
 

 

 

 

 

 

 

  

Jurnal Ekologi, Masyarakat dan Sains 
E-ISSN: 2720-9717 
Volume 3, Nomor 1, 2022  
ECOTAS 
https://journals.ecotas.org/index.php/ems 
https://doi.org/10.55448/ems 

 

  

 Ulasan Film 

 
Riwayat Artikel: 

 
Masuk: 11-11-2025 

Diterima: 02-12-2025 

Dipublikasi: 18-01-2026 

 

 

Cara Mengutip 
Wafa, Muhammad Khoiril, 

Agostin Khoirunnisha, 

Zahratul ‘Uyun, dan Tri 

Utami Oktafiani. 2026. 

“Kesadaran Ekologis 

Dalam Film Pulau Plastik: 

Kajian Filsafat 

Ekosentrisme Arne Naess”. 

Jurnal Ekologi, Masyarakat 

Dan Sains 6 (2): 281-87. 

https://doi.org/10.55448/d

k1scq49.  

Kesadaran Ekologis dalam Film Pulau Plastik: 
Kajian Filsafat Ekosentrisme Arne Naess 
Ecological Consciousness in the Film Pulau 
Plastik: An Analysis of Arne Naess's Ecocentric 
Philosophy  
Muhammad Khoiril Wafa1, Agostin Khoirunnisha2, Zahratul ‘Uyun3, Tri Utami Oktafiani4 

1,2,3,4Prodi Akidah dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN 

Walisongo Semarang 

 Penulis koresponden: 2204016023@student.walisongo.ac.id 

 
Abstrak: Penelitian ini menganalisis representasi krisis polusi plastik dalam film dokumenter 

"Pulau Plastik" melalui lensa filsafat Ekosentrisme Arne Naess atau Deep Ecology. Film 

dokumenter ini menyoroti dampak buruk sampah plastik di Indonesia sebagai krisis 

eksistensial. Menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kajian film dan analisis 

konten filosofis, penelitian ini bertujuan mengevaluasi sejauh mana narasi visual dan verbal 

film sejalan dengan prinsip-prinsip Ekologi Dalam Naess, seperti Biospherical Egalitarianism, 

nilai intrinsik alam, dan konsep Self-realization yang luas. Hasil penelitian menemukan bahwa 

Pulau Plastik berhasil melampaui kritik lingkungan yang dangkal (Shallow Ecology). Film ini 

tidak hanya menuntut reformasi kebijakan tetapi juga secara implisit mendorong pergeseran 

nilai fundamental dari antroposentrisme ke ekosentrisme. Film ini menantang penonton untuk 

menyadari diri sebagai bagian integral dari keseluruhan biosfer. Kesimpulannya, film Pulau 

Plastik berfungsi sebagai alat pedagogi lingkungan yang kuat, mempromosikan kesadaran 

ekologis mendalam yang esensial untuk solusi krisis lingkungan yang berkelanjutan. 

Kata Kunci: Pulau Plastik, Arne Naess, Kesadaran Ekologis. 

Lisensi: 
 
Hak Cipta (c) 2025 Jurnal 
Ekologi, Masyarakat dan 
Sains 
 

 
 
Artikel ini berlisensi Creative 

Commons Attribution-

NonCommercial 4.0 

International License. 

 

 

Abstract: This research analyzes the representation of the plastic pollution crisis in the 

documentary film "Pulau Plastik" (Plastic Island) through the lens of Arne Naess's philosophy 

of Ecocentrism or Deep Ecology. The documentary highlights the devastating impact of plastic 

waste in Indonesia as an existential crisis. Using a qualitative method with a film studies 

approach and philosophical content analysis, this study aims to evaluate the extent to which 

the film's visual and verbal narratives align with Naess's principles of Deep Ecology, such as 

Biospherical Egalitarianism, the intrinsic value of nature, and the concept of broad Self-

realization. The findings reveal that "Pulau Plastik" successfully transcends superficial 

environmental criticism (Shallow Ecology). The film does not merely demand policy reform 

but implicitly encourages a fundamental value shift from anthropocentrism to ecocentrism. It 

challenges the audience to recognize themselves as an integral part of the entire biosphere. In 

conclusion, the film "Pulau Plastik" serves as a powerful environmental pedagogy tool, 

promoting the profound ecological consciousness essential for sustainable solutions to the 

environmental crisis. 

Keywords: Pulau Plastik, Arne Naess, Ecological Consciousness  

https://journals.ecotas.org/index.php/ems
https://doi.org/10.55448/ems
mailto:2204016023@student.walisongo.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi.org/10.55448/dk1scq49&domain=pdf&date_stamp=2026-18-01


Wafa, Muhammad Khoiril, Agostin Khoirunnisha, Zahratul ‘Uyun, dan Tri Utami Oktafiani. 2026. “Kesadaran Ekologis Dalam Film 

Pulau Plastik: Kajian Filsafat Ekosentrisme Arne Naess”. 

1. PENDAHULUAN  

Krisis lingkungan global, yang ditandai 

oleh perubahan iklim dan hilangnya 

keanekaragaman hayati, telah mencapai titik 

kritis, dan di Indonesia, masalah polusi plastik 

laut menjadi salah satu isu paling mendesak yang 

dihadapi negara kepulauan ini (Widodo & 

Handayani, 2021). Jutaan ton sampah plastik 

memasuki perairan setiap tahun, merusak 

ekosistem laut, mengancam kesehatan 

masyarakat melalui mikroplastik yang masuk ke 

rantai makanan, dan mencoreng citra pariwisata. 

Fakta ini menegaskan bahwa krisis ekologis 

bukan sekadar masalah teknis, melainkan sebuah 

krisis moral dan eksistensial yang berakar pada 

cara pandang antroposentris manusia terhadap 

alam. 

Film dokumenter Pulau Plastik (dirilis 

2021) muncul sebagai respons visual dan naratif 

terhadap krisis ini, menyajikan investigasi 

mendalam mengenai rantai pasok dan dampak 

limbah plastik, khususnya di Bali dan Jawa, serta 

menampilkan perjuangan aktivis dan masyarakat 

yang terdampak. Untuk menganalisis potensi 

pesan mendasar dan dampak transformatif dari 

film ini, diperlukan kerangka filosofis yang 

melampaui sekadar solusi teknis. Oleh karena 

itu, penelitian ini menggunakan Filsafat 

Ekosentrisme atau Deep Ecology yang digagas 

oleh Arne Naess, yang berpendapat bahwa solusi 

sejati terletak pada pergeseran ke pandangan 

ekosentris yang mengakui nilai intrinsik semua 

bentuk kehidupan (Naess, 2020; Ohoiwutun, 

2020). 

Penelitian ini bertujuan untuk 

mengidentifikasi bagaimana film Pulau Plastik 

merepresentasikan krisis polusi plastik, 

menganalisis sejauh mana konsep-konsep kunci 

Deep Ecology Naess, seperti Biospherical 

Egalitarianism dan Self-realization yang luas, 

terefleksikan dalam narasi film, serta 

mengevaluasi potensi film dalam menumbuhkan 

kesadaran ekologis mendalam yang esensial 

untuk perubahan perilaku fundamental. 

Film dokumenter ini tidak hanya 

berfungsi sebagai sarana informasi, tetapi juga 

sebagai media refleksi moral dan sosial. Melalui 

visualisasi yang kuat dan narasi yang 

menggugah, Pulau Plastik mengundang 

penontonnya untuk meninjau kembali relasi 

manusia dengan alam. Pendekatan visual yang 

digunakan menggabungkan kesaksian warga, 

data ilmiah, dan simbol-simbol ekologis untuk 

membangun kesadaran kolektif bahwa krisis 

plastik bukan semata akibat dari konsumsi 

individu, tetapi hasil dari sistem ekonomi global 

yang berorientasi pada keuntungan tanpa batas 

(Hidayat & Puspitasari, 2022). Film ini 

mengangkat suara masyarakat yang sering 

terpinggirkan dalam wacana pembangunan, 

terutama mereka yang hidup bergantung pada 

sumber daya laut, dan menghadirkan realitas 

ekologis dalam bahasa yang dapat dipahami 

publik luas. 

Dalam perspektif Deep Ecology, manusia 

dipandang sebagai bagian integral dari jejaring 

kehidupan, bukan sebagai penguasa tunggal atas 

alam. Film ini dengan cermat menggambarkan 

prinsip tersebut melalui adegan-adegan yang 

menunjukkan keterhubungan antara aktivitas 

manusia, kesehatan laut, dan keberlanjutan 

ekosistem. Setiap fragmen cerita menguatkan 

pandangan bahwa krisis lingkungan menuntut 

perubahan paradigma dari orientasi 

“memanfaatkan alam” menuju “hidup bersama 

alam” (Rahmawati & Yusuf, 2023). Pesan yang 

disampaikan bukan hanya seruan untuk 

mengurangi sampah plastik, tetapi juga ajakan 

untuk membangun kesadaran diri ekologis—

bahwa keberadaan manusia tidak dapat 

dilepaskan dari keberlanjutan seluruh makhluk 

hidup di bumi. 

Selain itu, Pulau Plastik juga menyoroti 

pentingnya aksi kolektif dalam skala lokal dan 

global. Melalui penggambaran perjuangan 

komunitas pesisir, film ini memperlihatkan 

bentuk nyata dari ecological citizenship, di mana 

individu dan kelompok mengambil tanggung 

jawab moral terhadap keberlanjutan lingkungan. 

Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Naess 

tentang Self-realization, yang menekankan 

bahwa manusia mencapai realisasi diri sejati 

ketika mereka memperluas identitasnya untuk 

mencakup seluruh kehidupan (Lestari, 2024). 

Dengan demikian, film ini bukan hanya karya 

dokumenter, melainkan juga manifestasi dari 

kesadaran ekologis yang menegaskan pentingnya 

solidaritas lintas spesies dan batas geografis 

dalam menghadapi krisis global. 

Dari sisi estetika, film ini berhasil 

memadukan unsur dokumenter investigatif 

dengan pendekatan sinematik yang menyentuh 



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2): 281-87. https://doi.org/10.55448/dk1scq49. 

283 

 

emosi penonton. Penggunaan metafora visual, 

seperti gambaran laut yang penuh sampah plastik 

atau kehidupan laut yang terancam, berfungsi 

sebagai ecological symbolism yang kuat. Unsur 

sinematik ini memperkuat pesan filosofis Deep 

Ecology, bahwa setiap bentuk kehidupan 

memiliki hak untuk eksis secara independen dari 

nilai guna bagi manusia (Kurniawan & Dewi, 

2025). Melalui teknik montase, penggunaan 

musik yang emosional, dan narasi yang lugas, 

film ini menciptakan pengalaman reflektif yang 

mengajak penonton tidak hanya memahami 

masalah, tetapi juga merasakan urgensi untuk 

bertindak. 

Dengan demikian, Pulau Plastik tidak 

hanya merepresentasikan realitas ekologis yang 

suram, tetapi juga menghadirkan wacana 

transformatif menuju kesadaran ekologis baru. 

Melalui kerangka Deep Ecology, film ini dapat 

dipahami sebagai bentuk perlawanan terhadap 

paradigma antroposentris yang mendominasi 

modernitas, sekaligus ajakan untuk 

menumbuhkan empati ekologis. Penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi 

akademik terhadap kajian ekokritik dan filsafat 

lingkungan, serta mendorong produksi media 

yang lebih berpihak pada keberlanjutan planet. 

 

2. METODE PENELITIAN  

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan fokus pada kajian film (Film 

Studies) dan analisis konten filosofis. Pendekatan 

ini dipilih karena tujuannya adalah menafsirkan 

dan memahami makna mendalam dari narasi 

visual, dialog, dan elemen tematik film, 

mengaitkannya dengan kerangka filosofis 

Ekosentrisme Naess. Kerangka teoretis utama 

yang digunakan adalah Deep Ecology, dengan 

fokus pada Biospherical Egalitarianism dan 

konsep Self-realization yang luas. Data primer 

penelitian ini adalah film dokumenter Pulau 

Plastik (2021). Data sekunder meliputi tulisan-

tulisan kunci Arne Naess (Ohoiwutun, 2020), 

artikel jurnal terkait ekokritisisme (Chopra, 

2023), dan laporan faktual mengenai polusi 

plastik di Indonesia. 

Teknik pengumpulan data utama adalah 

dokumentasi, melibatkan penayangan film 

secara berulang, membuat transkripsi dialog dan 

narasi penting, serta mencatat secara detail 

adegan dan simbolisme visual yang relevan 

dengan konsep filosofis Naess. Data dianalisis 

menggunakan Analisis Konten Kualitatif 

Interpretif. Proses analisis melibatkan reduksi 

data dengan mengidentifikasi adegan yang 

secara eksplisit membahas krisis plastik atau 

secara implisit merefleksikan hubungan 

manusia-alam, membandingkan representasi 

film dengan konsep-konsep kunci Deep Ecology, 

dan menarik kesimpulan mengenai derajat 

keselarasan film Pulau Plastik dengan filsafat 

Ekosentrisme Naess serta implikasinya terhadap 

kesadaran ekologis. 

Pendekatan kualitatif dalam konteks kajian 

film memungkinkan peneliti untuk menggali 

dimensi simbolik dan ideologis yang sering 

tersembunyi di balik struktur naratif dan estetika 

visual. Melalui analisis interpretatif, film 

dipahami bukan hanya sebagai representasi 

realitas, tetapi juga sebagai teks kultural yang 

mengandung nilai-nilai dan ideologi tertentu 

(Suryani, 2022). Dengan demikian, penelitian ini 

menempatkan Pulau Plastik sebagai produk 

budaya yang berperan dalam membentuk wacana 

publik mengenai krisis lingkungan dan tanggung 

jawab ekologis manusia. Pendekatan ini juga 

membantu mengungkap sejauh mana karya 

sinematik dapat berfungsi sebagai instrumen 

pendidikan moral dan refleksi filosofis. 

Lebih lanjut, proses interpretasi dilakukan 

dengan mempertimbangkan konteks sosial dan 

ekologis Indonesia sebagai negara kepulauan 

yang sangat rentan terhadap dampak polusi 

plastik. Pengaitan antara pesan film dan realitas 

empiris dilakukan untuk menilai konsistensi 

antara representasi sinematik dan kondisi 

lingkungan aktual. Melalui pendekatan ini, 

penelitian tidak hanya memberikan pembacaan 

teoretis atas karya film, tetapi juga menawarkan 

pemahaman kritis tentang hubungan antara 

media, etika, dan kesadaran ekologis dalam 

masyarakat modern (Utami & Rinaldi, 2024). 

Diharapkan hasil penelitian ini dapat 

memperkaya khazanah kajian ekofilsafat dan 

memberikan kontribusi bagi pengembangan 

studi film berbasis keberlanjutan lingkungan di 

Indonesia. 

 

 

 

 



Wafa, Muhammad Khoiril, Agostin Khoirunnisha, Zahratul ‘Uyun, dan Tri Utami Oktafiani. 2026. “Kesadaran Ekologis Dalam Film 

Pulau Plastik: Kajian Filsafat Ekosentrisme Arne Naess”. 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Film Pulau Plastik tidak hanya menyajikan 

serangkaian fakta mengenai polusi; ia berfungsi 

sebagai kritik filosofis terhadap 

antroposentrisme modern, sebuah ciri utama dari 

Deep Ecology. Analisis menunjukkan bahwa 

film ini berhasil menantang solusi teknis dan 

end-of-pipe yang dianut oleh Shallow Ecology. 

Film ini secara eksplisit menggeser fokus dari 

perilaku konsumen individual menuju kegagalan 

struktural industri multinasional dan pemerintah 

dalam mengimplementasikan tanggung jawab 

produsen. Adegan-adegan yang menampilkan 

pembakaran sampah ilegal dan pembuangan 

limbah industri menjadi bukti visual dari sistem 

yang melegitimasi eksploitasi alam demi 

keuntungan ekonomi jangka pendek. Kritik 

sistemik ini adalah inti dari Deep Ecology Naess, 

yang menekankan bahwa solusi krisis 

lingkungan hanya dapat dicapai melalui 

perubahan mendasar dalam ideologi dan struktur 

sosial, bukan sekadar reformasi dangkal 

(Satmaidi, 2025). 

Tabel 1. Analisis Kritik Shallow Ecology 

dalam Narasi Film 

Karakteristik 

Shallow Ecology 

Representasi Film Pulau 

Plastik 

Solusi berbasis 

teknologi (Daur 

ulang). 

Film menunjukkan daur 

ulang sebagai solusi yang 

tidak memadai di hadapan 

volume sampah yang 

masif. 

Fokus pada 

kesehatan/ekonomi 

manusia. 

Penekanan pada 

mikroplastik di tubuh 

manusia sebagai akibat, 

bukan fokus utama, 

menuntut pengakuan nilai 

alam di luar manusia. 

Krisis sebagai masalah 

terpisah. 

Film menghubungkan 

polusi plastik dengan 

kebijakan industri, korupsi, 

dan nilai budaya yang 

hilang, menunjukkan 

masalah sistemik. 

Pesan Filosofis yang 

Disimpulkan 

Film menuntut perubahan 

pada tingkat sumber 

(produksi) dan ideologi 

(antroposentrisme), sesuai 

dengan Deep Ecology. 

Konsep Biospherical Egalitarianism 

diimplementasikan secara kuat dalam etika 

visual film. Egalitarianisme ini, yang 

menyatakan semua bentuk kehidupan memiliki 

nilai intrinsik yang setara, diwujudkan melalui 

narasi yang memberikan martabat penuh pada 

korban non-manusia. Close-up yang intens pada 

penyu yang terjerat, paus yang terdampar, atau 

terumbu karang yang mati bukan sekadar alat 

pelengkap latar, melainkan subjek moral utama 

dalam narasi. Penderitaan mereka disajikan 

setara dengan keprihatinan manusia. Selain itu, 

film juga menyoroti nilai intrinsik alam melalui 

kontras tajam antara keindahan ekosistem laut 

sebelum dan sesudah tercemar. Penekanan pada 

komunitas lokal, seperti di Bali, yang memegang 

teguh filosofi Tri Hita Karana, semakin 

memperkuat pesan ini. Filosofi budaya ini secara 

inheren bersifat ekosentris, di mana 

penghormatan terhadap alam bukan didasarkan 

pada manfaatnya, melainkan pada 

keberadaannya sebagai mitra spiritual dan fisik 

Tabel 2. Refleksi Biospherical Egalitarianism 

Prinsip 

Egalitarianisme 

Biosfer 

Contoh Adegan dan 

Interpretasi Etis 

Nilai Intrinsik 

Semua Kehidupan 

Visualisasi mikroplastik dalam 

rantai makanan yang secara 

langsung mengancam biota 

terkecil hingga terbesar. 

Hak Hidup Setara Penggambaran penderitaan 

hewan laut dengan close-up 

yang emosional. 

Penghormatan 

Ekosistem 

Penekanan pada hilangnya 

ritual dan kearifan lokal akibat 

kerusakan lingkungan. 

Lebih jauh, film Pulau Plastik berfungsi 

sebagai katalisator bagi terwujudnya Self-

realization yang luas sebagaimana dikemukakan 

oleh Naess. Menurut Naess, realisasi diri sejati 

hanya dapat dicapai ketika individu menyadari 

dirinya sebagai bagian tak terpisahkan dari 

keseluruhan biosfer (Ohoiwutun, 2020). Film ini 

mendorong transformasi tersebut dengan 

menampilkan para aktivis lokal sebagai 

pahlawan utama. Perjuangan mereka melawan 

dominasi industri digambarkan bukan sebagai 

bentuk pengorbanan, melainkan ekspresi 

identitas yang autentik sebuah wujud dari 

Ecological Self. Melalui visualisasi yang 

menyentuh, seperti pengorbanan seorang aktivis 

yang menjaga kebersihan sungai di tengah 



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2): 281-87. https://doi.org/10.55448/dk1scq49. 

285 

 

tekanan besar, penonton diajak memperluas 

batas ego mereka dari diri pribadi menuju 

kesadaran ekologis yang lebih luas. Film ini 

menanamkan gagasan bahwa menjaga 

lingkungan bukan sekadar tanggung jawab 

moral, melainkan tindakan cinta diri yang 

mendalam. Dengan menghadirkan model 

perilaku yang berlandaskan etika ekosentris, 

Pulau Plastik mampu mengubah rasa bersalah 

individual (Shallow Ecology) menjadi tanggung 

jawab kolektif yang bersumber dari kesadaran 

ekologis mendalam. Melalui pendekatan ini, film 

tersebut berfungsi sebagai sarana pendidikan 

moral yang menumbuhkan transformasi nilai 

secara menyeluruh (Subandrio, 2025). 

Secara filosofis, Pulau Plastik 

merepresentasikan inti dari Filsafat 

Ekosentrisme Arne Naess, yaitu pengakuan 

terhadap nilai intrinsik seluruh makhluk hidup 

tanpa memandang hierarki antara manusia dan 

non-manusia. Dalam film ini, laut, ikan, bahkan 

mikroplastik diperlakukan bukan sebagai objek 

visual semata, melainkan sebagai bagian integral 

dari narasi eksistensial manusia. Pengambilan 

gambar yang berulang pada arus laut yang 

membawa plastik menciptakan simbol kuat 

tentang keterhubungan antara tindakan manusia 

dan sistem alam. Visualisasi ini menegaskan 

bahwa manusia tidak berada di luar sistem 

ekologis, melainkan menjadi bagian yang tak 

terpisahkan darinya. Dengan demikian, film ini 

menunjukkan bahwa kerusakan lingkungan 

merupakan konsekuensi dari krisis nilai yang 

mengabaikan prinsip egalitarianisme biosfer 

(Lestari, 2024). 

Lebih mendalam, Pulau Plastik menantang 

logika hierarkis antara manusia dan alam yang 

menjadi akar antroposentrisme. Dalam salah satu 

adegan, penonton disajikan kontras visual antara 

ikan-ikan yang mati akibat mikroplastik dengan 

manusia yang mengonsumsinya. Simbol ini 

menegaskan prinsip interdependensi ekologis 

bahwa penderitaan alam sejatinya mencerminkan 

penderitaan manusia. Pendekatan visual tersebut 

memperkuat posisi film sebagai medium etis 

yang tidak hanya menginformasikan krisis 

lingkungan, tetapi juga menanamkan paradigma 

baru pandangan yang menempatkan alam 

sebagai subjek moral yang setara dengan 

manusia (Chopra, 2023; Naess, 2020). 

Ekosentrisme dalam Pulau Plastik menjadi 

pusat moral seluruh narasi. Film ini tidak 

berhenti pada penyajian kerusakan lingkungan, 

melainkan mengajukan kritik terhadap cara 

pandang manusia yang menempatkan dirinya 

sebagai pusat kehidupan. Dalam adegan-adegan 

tertentu, seperti ketika laut “berbicara” melalui 

narasi dokumenter, batas antara manusia dan 

alam seakan lenyap. Pendekatan sinematik ini 

selaras dengan gagasan Naess tentang web of life, 

yakni jejaring eksistensi yang menghubungkan 

semua entitas hidup tanpa adanya superioritas 

satu atas yang lain (Arifin, 2022). 

Representasi ekosentrisme juga diperkuat 

melalui narasi budaya yang menolak dikotomi 

manusia dan alam. Pulau Plastik memanfaatkan 

simbolisme adat serta spiritualitas lokal seperti 

ritual pembersihan laut sebagai bentuk 

komunikasi etis antara manusia dan lingkungan. 

Film ini menegaskan bahwa krisis ekologis 

bukan hanya persoalan teknis, tetapi juga krisis 

spiritual akibat terputusnya hubungan sakral 

dengan alam. Pendekatan ini sejalan dengan teori 

ecocriticism kontemporer yang menekankan 

rekonstruksi kesadaran budaya sebagai langkah 

menuju harmoni ekologis (Nugraha, 2023). 

Selain itu, film ini menegaskan bahwa 

penerapan ekosentrisme tidak terbatas pada 

ranah moral, tetapi juga politis. Pulau Plastik 

menyoroti pentingnya keadilan ekologis yang 

menempatkan hak-hak alam sejajar dengan hak-

hak manusia. Advokasi terhadap pelarangan 

plastik sekali pakai, misalnya, ditampilkan bukan 

semata sebagai kebijakan praktis, melainkan 

sebagai bentuk penghormatan terhadap hak alam 

untuk hidup bebas dari polusi. Dalam konteks ini, 

Pulau Plastik dapat dibaca sebagai manifesto 

ekosentris yang menyerukan pergeseran 

paradigma menuju demokrasi ekologis suatu 

sistem yang memberikan posisi setara bagi 

manusia dan alam dalam menentukan masa 

depan planet (Widiyanto, 2024). 

Dimensi ekosentris film ini juga tergambar 

melalui representasi komunitas lokal dan adat 

yang mempertahankan hubungan spiritual 



Wafa, Muhammad Khoiril, Agostin Khoirunnisha, Zahratul ‘Uyun, dan Tri Utami Oktafiani. 2026. “Kesadaran Ekologis Dalam Film 

Pulau Plastik: Kajian Filsafat Ekosentrisme Arne Naess”. 

dengan lingkungan. Nilai-nilai seperti Tri Hita 

Karana di Bali menunjukkan etika ekologis yang 

sejalan dengan prinsip Deep Ecology. Film 

menampilkan bahwa praktik budaya dan 

keagamaan tradisional dapat menjadi landasan 

etika lingkungan yang kuat karena menekankan 

keseimbangan antara manusia, alam, dan Tuhan. 

Hal ini menegaskan bahwa kesadaran ekologis 

yang mendalam tidak hanya berasal dari filsafat 

Barat, tetapi telah hidup dalam kearifan lokal 

Indonesia. Dengan demikian, film ini menjadi 

jembatan antara ekofilosofi global dan 

spiritualitas lokal, memperlihatkan penerapan 

konkret Filsafat Ekosentrisme di konteks 

Indonesia (Rahmawati & Yusuf, 2023; 

Kurniawan & Dewi, 2025). 

Selanjutnya, Pulau Plastik menampilkan 

kesadaran ekologis bukan hanya sebagai isu 

moral, tetapi sebagai transformasi identitas 

manusia modern. Dalam perspektif Self-

realization Naess, kebahagiaan sejati dicapai 

ketika manusia mengaktualisasikan dirinya 

sebagai bagian dari jaringan ekologis yang lebih 

besar. Para aktivis seperti Gede Robi dan Tiza 

Mafira dalam film ini mewujudkan bentuk 

Ecological Self, di mana perjuangan mereka 

menjaga kelestarian lingkungan menjadi makna 

hidup itu sendiri. Representasi ini 

memperlihatkan bahwa perjuangan ekologis 

bukan sekadar tindakan altruistik, tetapi juga 

bentuk tertinggi dari realisasi diri manusia. Film 

ini dengan demikian mengajak penonton untuk 

merefleksikan sejauh mana mereka telah hidup 

secara ekologis sadar (Ohoiwutun, 2020; 

Subandrio, 2025). 

Akhirnya, Pulau Plastik dapat dipahami 

sebagai karya seni ekosofis yang berfungsi 

membangun kesadaran ekologis kolektif. 

Melalui perpaduan estetika sinema dan pesan 

moral yang kuat, film ini tidak hanya 

menyerukan pengurangan penggunaan plastik, 

tetapi juga mengajak penonton untuk 

membongkar paradigma antroposentris yang 

menempatkan manusia di atas alam. Kesadaran 

ekologis yang ditanamkan bersifat transformatif, 

menuntut pergeseran nilai menuju penghormatan 

yang setara bagi semua bentuk kehidupan. 

Dengan demikian, Pulau Plastik bukan hanya 

media informasi, tetapi juga instrumen 

perubahan sosial dan moral yang mendorong 

manusia untuk menata kembali cara pandangnya 

terhadap dunia (Suryani, 2022; Utami & Rinaldi, 

2024). 

4. PENUTUP  

 

Secara keseluruhan, penelitian ini 

menegaskan bahwa film dokumenter "Pulau 

Plastik" merupakan media yang sangat efektif 

dalam mempromosikan kesadaran ekologis 

mendalam yang diadvokasi oleh Filsafat 

Ekosentrisme Arne Naess. Film ini berhasil 

melampaui kritik dangkal dengan secara tajam 

mengkritik akar antroposentris dari krisis plastik. 

Analisis konten menunjukkan bahwa film ini 

secara konsisten merefleksikan prinsip-prinsip 

Ekologi Dalam, terutama melalui penekanan 

visual pada Biospherical Egalitarianism dan 

penggambaran karakter yang mencontohkan 

Self-realization yang luas. Film ini menantang 

penonton untuk melakukan pergeseran 

epistemologis, yaitu untuk memahami bahwa 

perlindungan alam adalah manifestasi dari 

pemenuhan diri dan bukan sekadar kewajiban 

luar. Film Pulau Plastik berfungsi sebagai 

katalisator yang kuat, mendorong penonton 

untuk bergerak dari awareness pasif ke aksi 

transformatif yang menuntut perubahan sistemik. 

Oleh karena itu, penggunaan film semacam ini 

harus diakui sebagai strategi kunci dalam 

pendidikan lingkungan dan upaya advokasi. 

Penelitian di masa depan disarankan untuk 

mengukur dampak empiris dari film ini terhadap 

perubahan nilai dan partisipasi sipil penonton 

untuk lebih memvalidasi potensi transformatif 

Ekosentrisme Naess dalam konteks media visual. 

 

UCAPAN TERIMAKASIH  

Peneliti menyampaikan penghargaan 

yang tulus kepada semua pihak yang telah 

mendukung penyelesaian jurnal ini. Penghargaan 

khusus ditujukan kepada tim di balik film 

dokumenter Pulau Plastik atas kontribusi mereka 

yang berharga dalam meningkatkan wacana 

lingkungan di Indonesia, serta kepada para filsuf 

lingkungan yang karyanya menjadi fondasi 

teoretis penelitian ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

 



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2): 281-87. https://doi.org/10.55448/dk1scq49. 

287 

 

Arifin, M. R. (2022). Ecocritical Perspectives in 

Environmental Documentaries: Challenging 

Anthropocentrism through Visual Narratives. 

Jurnal Ilmu Komunikasi Lingkungan, 8(2), 

101–115. 

Ayu, A. M., & Anggraini, K. D. (2023). Film 

Aquaman sebagai Media Kampanye 

Kesadaran Lingkungan Global. Jurnal 

Netnografi Komunikasi, 2(1), 1-15. 

Chopra, A. (2023). Cinematic Ecocriticism: 

Documentaries as Tools for Deep Ecological 

Awakening. Media and Environmental Ethics 

Review, 7(2), 88-105. 

Greenpeace Indonesia. (2020). Laporan 

Ketergantungan Plastik Indonesia: Ancaman 

dan Solusi. Jakarta: Greenpeace. 

Hidayat, A. N., & Susanto, T. (2022). 

Microplastics Contamination in Coastal Areas 

of Java: A Serious Threat to Marine 

Biosphere. Journal of Marine Science and 

Technology, 8(1), 50-65. 

Kurniawan, D., & Dewi, M. (2025). Estetika 

Sinematik dan Kesadaran Ekologis dalam 

Film Dokumenter Asia Tenggara. Jurnal Ilmu 

Komunikasi Visual, 11(1), 45–60. 

Lestari, F. (2024). Self-Realization dan Deep 

Ecology: Pendekatan Filosofis terhadap 

Krisis Lingkungan Kontemporer. Jurnal 

Filsafat Nusantara, 5(2), 115–130. 

Naess, A. (2020). Ecology, Community and 

Lifestyle: Outline of an Ecosophy. (A. 

Drengson & E. Y. Inoue, Eds.). Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Nugraha, D. P. (2023). Kritik Ekokultural dalam 

Film Dokumenter Indonesia: Analisis 

terhadap Representasi Alam dan Identitas 

Lokal. Jurnal Kajian Budaya dan Media, 

15(1), 67–84. 

Ohoiwutun, B. (2020). Posisi dan Peran 

Manusia dalam Alam Menurut Deep Ecology 

Arne Naess, Tanggapan Atas Kritik Al Gore. 

Yogyakarta: Penerbit Kanisius. 

Rahardjo, S., & Puspita, D. (2023). Extended 

Producer Responsibility (EPR) Policy 

Analysis in Indonesia: A Study of Plastic 

Waste Management. Indonesian Journal of 

Environmental Law and Policy, 4(2), 145-

160. 

Rahmawati, D., & Yusuf, A. (2023). Paradigma 

Ekosentris dalam Pendidikan dan Media 

Lingkungan di Indonesia. Jurnal Pendidikan 

dan Ekologi, 9(1), 30–42. 

Rama , & naura . (2021). Pulau Plastik [Film 

Dokumenter]. Jakarta: Kopernik, Bali Fokus, 

& WatchDoc. 

Satmaidi, H. (2025). Kritik Antroposentrisme 

dalam Film Dokumenter Indonesia. Jurnal 

Kajian Budaya Visual, 9(2), 99–117. 

Smith, P. E. (2023). Self-Realization and the 

Ecological Crisis: Re-Reading Arne Naess in 

the Anthropocene. Journal of Environmental 

Philosophy, 20(3), 180-201. 

Subandrio, E. (2025). Krisis Ekologis dan 

Kesadaran Diri: Perspektif Deep Ecology 

dalam Sinema Kontemporer. Jurnal Etika dan 

Filsafat, 14(1), 21–39. 

Suryani, T. (2022). Pendekatan Kualitatif dalam 

Kajian Film: Antara Representasi dan 

Ideologi. Jurnal Komunikasi dan Media, 

10(3), 212–225. 

Utami, N., & Rinaldi, P. (2024). Media, Etika, 

dan Kesadaran Ekologis di Era Krisis Iklim: 

Analisis Kritis terhadap Representasi 

Lingkungan dalam Film Dokumenter. Jurnal 

Kajian Sosial dan Budaya, 9(2), 95–110. 

Widiyanto, A. (2024). Demokrasi Ekologis dan 

Keadilan Alam: Perspektif Ekosentris dalam 

Kebijakan Lingkungan. Jurnal Politik Hijau 

Indonesia, 5(2), 88–103. 

Widodo, B., & Handayani, R. (2021). Polusi 

Plastik di Laut Indonesia: Tantangan dan 

Strategi Penanganannya. Jurnal Kelautan 

Tropis, 29(4), 205–218. 


