Jurnal Ekologi, Masyarakat dan Sains
E-ISSN: 2720-9717

Volume 3, Nomor 1, 2022

ECOTAS

https://journals.ecotas.org/index.php/ems
https://doi.org/10.55448/ems

EXDLOGI, MASYARANAT

Ulasan Film
q Kesadaran Ekologis dalam Film Pulau Plastik:
o Kajian Filsafat EKosentrisme Arne Naess
updates Ecological Consciousness in the Film Pulau
Riwayat Artikel:  Plgstik: An Analysis of Arne Naess's Ecocentric
Masuk: 11-11-2025 PhiIosophy

Diterima: 02-12-2025 Muhammad Khoiril Wafal, Agostin Khoirunnisha?, Zahratul ‘Uyun3, Tri Utami Oktafiani*

Dipublikasi: 18-01-2026
1234prodi Akidah dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin dan Humaniora UIN
Walisongo Semarang

Cara Mengutip ™ Penulis koresponden: 2204016023 @student.walisongo.ac.id
Wafa, Muhammad Khoiril,

Agostin Khoirunnisha,
Zahratul ‘Uyun, dan Tri Abstrak: Penelitian ini menganalisis representasi krisis polusi plastik dalam film dokumenter
Utami Oktafiani. 2026. "Puylau Plastik" melalui lensa filsafat Ekosentrisme Arne Naess atau Deep Ecology. Film
“Kesadaran Ekologis - dokumenter ini menyoroti dampak buruk sampah plastik di Indonesia sebagai krisis
Dalam Film Pulau Plastik: ¢ sistensial. Menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kajian film dan analisis
Kajian Filsafat 4 snten filosofis, penelitian ini bertujuan mengevaluasi sejauh mana narasi visual dan verbal
Ekosentrisme Arne Naess”. . > P .. .. J . & ! 2 a . L
Jurnal Ekologi, Masyarakat ﬁlm sej a@an. dengan prinsip-prinsip Ekolqgl Dalam Naess, sepe?tl Bzosz)fzerzcal Egalitarianism,
Dan Sains 6 (2): 281-87. nilai intrinsik alam, dan konsep Self-realization yang luas. Hasil penelitian menemukan bahwa
https://doi.org/10.55448/d  Pulau Plastik berhasil melampaui kritik lingkungan yang dangkal (Shallow Ecology). Film ini
k1scq49. tidak hanya menuntut reformasi kebijakan tetapi juga secara implisit mendorong pergeseran
nilai fundamental dari antroposentrisme ke ekosentrisme. Film ini menantang penonton untuk
menyadari diri sebagai bagian integral dari keseluruhan biosfer. Kesimpulannya, film Pulau
Plastik berfungsi sebagai alat pedagogi lingkungan yang kuat, mempromosikan kesadaran
ekologis mendalam yang esensial untuk solusi krisis lingkungan yang berkelanjutan.
Kata Kunci: Pulau Plastik, Arne Naess, Kesadaran Ekologis.

Lisensi:

Abstract: This research analyzes the representation of the plastic pollution crisis in the
Hak Cipta (c) 2025 Jurnal - documentary film "Pulau Plastik” (Plastic Island) through the lens of Arne Naess's philosophy
Ekologi, Masyarakat dan e pcocontrism or Deep Ecology. The documentary highlights the devastating impact of plastic

ams waste in Indonesia as an existential crisis. Using a qualitative method with a film studies
@ @@ approach and philosophical content analysis, this study aims to evaluate the extent to which
Y NG the film's visual and verbal narratives align with Naess's principles of Deep Ecology, such as

Biospherical Egalitarianism, the intrinsic value of nature, and the concept of broad Self-
LHS¢ realization. The findings reveal that "Pulau Plastik" successfully transcends superficial

Commons Attribution- . tal critici Shallow Ecol The film d ‘ v d. d ol
NonCommercial 4.0 environmental criticism (Shallow Ecology). The ﬁ m does not merely demand policy r'eform
International License. but implicitly encourages a fundamental value shift from anthropocentrism to ecocentrism. It

challenges the audience to recognize themselves as an integral part of the entire biosphere. In

conclusion, the film "Pulau Plastik" serves as a powerful environmental pedagogy tool,

promoting the profound ecological consciousness essential for sustainable solutions to the

environmental crisis.

Keywords: Pulau Plastik, Arne Naess, Ecological Consciousness

Artikel ini berlisensi Creative


https://journals.ecotas.org/index.php/ems
https://doi.org/10.55448/ems
mailto:2204016023@student.walisongo.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi.org/10.55448/dk1scq49&domain=pdf&date_stamp=2026-18-01

Wafa, Muhammad Khoiril, Agostin Khoirunnisha, Zahratul ‘Uyun, dan Tri Utami Oktafiani. 2026. “Kesadaran Ekologis Dalam Film

Pulau Plastik: Kajian Filsafat Ekosentrisme Arne Naess”.

1. PENDAHULUAN

Krisis lingkungan global, yang ditandai
oleh  perubahan iklim dan  hilangnya
keanekaragaman hayati, telah mencapai titik
kritis, dan di Indonesia, masalah polusi plastik
laut menjadi salah satu isu paling mendesak yang
dihadapi negara kepulauan ini (Widodo &
Handayani, 2021). Jutaan ton sampah plastik
memasuki perairan setiap tahun, merusak
ekosistem  laut, mengancam  kesehatan
masyarakat melalui mikroplastik yang masuk ke
rantai makanan, dan mencoreng citra pariwisata.
Fakta ini menegaskan bahwa krisis ekologis
bukan sekadar masalah teknis, melainkan sebuah
krisis moral dan eksistensial yang berakar pada
cara pandang antroposentris manusia terhadap
alam.

Film dokumenter Pulau Plastik (dirilis
2021) muncul sebagai respons visual dan naratif
terhadap krisis ini, menyajikan investigasi
mendalam mengenai rantai pasok dan dampak
limbah plastik, khususnya di Bali dan Jawa, serta
menampilkan perjuangan aktivis dan masyarakat
yang terdampak. Untuk menganalisis potensi
pesan mendasar dan dampak transformatif dari
film ini, diperlukan kerangka filosofis yang
melampaui sekadar solusi teknis. Oleh karena
itu, penelitian ini menggunakan Filsafat
Ekosentrisme atau Deep Ecology yang digagas
oleh Arne Naess, yang berpendapat bahwa solusi
sejati terletak pada pergeseran ke pandangan
ekosentris yang mengakui nilai intrinsik semua
bentuk kehidupan (Naess, 2020; Ohoiwutun,
2020).

Penelitian ini bertujuan  untuk
mengidentifikasi bagaimana film Pulau Plastik
merepresentasikan  krisis  polusi  plastik,
menganalisis sejauh mana konsep-konsep kunci
Deep Ecology Naess, seperti Biospherical
Egalitarianism dan Self-realization yang luas,
terefleksikan  dalam  narasi  film, serta
mengevaluasi potensi film dalam menumbuhkan
kesadaran ekologis mendalam yang esensial
untuk perubahan perilaku fundamental.

Film dokumenter ini tidak hanya
berfungsi sebagai sarana informasi, tetapi juga
sebagai media refleksi moral dan sosial. Melalui
visualisasi yang kuat dan narasi yang
menggugah, Pulau  Plastik mengundang
penontonnya untuk meninjau kembali relasi
manusia dengan alam. Pendekatan visual yang

digunakan menggabungkan kesaksian warga,
data ilmiah, dan simbol-simbol ekologis untuk
membangun kesadaran kolektif bahwa krisis
plastik bukan semata akibat dari konsumsi
individu, tetapi hasil dari sistem ekonomi global
yang berorientasi pada keuntungan tanpa batas
(Hidayat & Puspitasari, 2022). Film ini
mengangkat suara masyarakat yang sering
terpinggirkan dalam wacana pembangunan,
terutama mereka yang hidup bergantung pada
sumber daya laut, dan menghadirkan realitas
ekologis dalam bahasa yang dapat dipahami
publik luas.

Dalam perspektif Deep Ecology, manusia
dipandang sebagai bagian integral dari jejaring
kehidupan, bukan sebagai penguasa tunggal atas
alam. Film ini dengan cermat menggambarkan
prinsip tersebut melalui adegan-adegan yang
menunjukkan keterhubungan antara aktivitas
manusia, kesehatan laut, dan keberlanjutan
ekosistem. Setiap fragmen cerita menguatkan
pandangan bahwa krisis lingkungan menuntut
perubahan paradigma dari orientasi
“memanfaatkan alam” menuju “hidup bersama
alam” (Rahmawati & Yusuf, 2023). Pesan yang
disampaikan bukan hanya seruan untuk
mengurangi sampah plastik, tetapi juga ajakan
untuk membangun kesadaran diri ekologis—
bahwa keberadaan manusia tidak dapat
dilepaskan dari keberlanjutan seluruh makhluk
hidup di bumi.

Selain itu, Pulau Plastik juga menyoroti
pentingnya aksi kolektif dalam skala lokal dan
global. Melalui penggambaran perjuangan
komunitas pesisir, film ini memperlihatkan
bentuk nyata dari ecological citizenship, di mana
individu dan kelompok mengambil tanggung
jawab moral terhadap keberlanjutan lingkungan.
Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Naess
tentang Self-realization, yang menekankan
bahwa manusia mencapai realisasi diri sejati
ketika mereka memperluas identitasnya untuk
mencakup seluruh kehidupan (Lestari, 2024).
Dengan demikian, film ini bukan hanya karya
dokumenter, melainkan juga manifestasi dari
kesadaran ekologis yang menegaskan pentingnya
solidaritas lintas spesies dan batas geografis
dalam menghadapi krisis global.

Dari sisi estetika, film ini berhasil
memadukan unsur dokumenter investigatif
dengan pendekatan sinematik yang menyentuh



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2): 281-87. https://doi.org/10.55448/dk1scq49.

emosi penonton. Penggunaan metafora visual,
seperti gambaran laut yang penuh sampah plastik
atau kehidupan laut yang terancam, berfungsi
sebagai ecological symbolism yang kuat. Unsur
sinematik ini memperkuat pesan filosofis Deep
Ecology, bahwa setiap bentuk kehidupan
memiliki hak untuk eksis secara independen dari
nilai guna bagi manusia (Kurniawan & Dewi,
2025). Melalui teknik montase, penggunaan
musik yang emosional, dan narasi yang lugas,
film ini menciptakan pengalaman reflektif yang
mengajak penonton tidak hanya memahami
masalah, tetapi juga merasakan urgensi untuk
bertindak.

Dengan demikian, Pulau Plastik tidak
hanya merepresentasikan realitas ekologis yang
suram, tetapi juga menghadirkan wacana
transformatif menuju kesadaran ekologis baru.
Melalui kerangka Deep Ecology, film ini dapat
dipahami sebagai bentuk perlawanan terhadap
paradigma antroposentris yang mendominasi
modernitas, sekaligus ajakan untuk
menumbuhkan empati ekologis. Penelitian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi
akademik terhadap kajian ekokritik dan filsafat
lingkungan, serta mendorong produksi media
yang lebih berpihak pada keberlanjutan planet.

2. METODE PENELITIAN

Penelitian 1ni menggunakan pendekatan
kualitatif dengan fokus pada kajian film (Film
Studies) dan analisis konten filosofis. Pendekatan
ini dipilih karena tujuannya adalah menafsirkan
dan memahami makna mendalam dari narasi
visual, dialog, dan elemen tematik film,
mengaitkannya dengan kerangka filosofis
Ekosentrisme Naess. Kerangka teoretis utama
yang digunakan adalah Deep Ecology, dengan
fokus pada Biospherical Egalitarianism dan
konsep Self-realization yang luas. Data primer
penelitian ini adalah film dokumenter Pulau
Plastik (2021). Data sekunder meliputi tulisan-
tulisan kunci Arne Naess (Ohoiwutun, 2020),
artikel jurnal terkait ekokritisisme (Chopra,
2023), dan laporan faktual mengenai polusi
plastik di Indonesia.
Teknik pengumpulan data utama adalah
dokumentasi, melibatkan penayangan film
secara berulang, membuat transkripsi dialog dan
narasi penting, serta mencatat secara detail

adegan dan simbolisme visual yang relevan
dengan konsep filosofis Naess. Data dianalisis
menggunakan  Analisis Konten Kualitatif
Interpretif. Proses analisis melibatkan reduksi
data dengan mengidentifikasi adegan yang
secara eksplisit membahas krisis plastik atau
secara  implisit  merefleksikan  hubungan
manusia-alam, membandingkan representasi
film dengan konsep-konsep kunci Deep Ecology,
dan menarik kesimpulan mengenai derajat
keselarasan film Pulau Plastik dengan filsafat
Ekosentrisme Naess serta implikasinya terhadap
kesadaran ekologis.

Pendekatan kualitatif dalam konteks kajian
film memungkinkan peneliti untuk menggali
dimensi simbolik dan ideologis yang sering
tersembunyi di balik struktur naratif dan estetika
visual. Melalui analisis interpretatif, film
dipahami bukan hanya sebagai representasi
realitas, tetapi juga sebagai teks kultural yang
mengandung nilai-nilai dan ideologi tertentu
(Suryani, 2022). Dengan demikian, penelitian ini
menempatkan Pulau Plastik sebagai produk
budaya yang berperan dalam membentuk wacana
publik mengenai krisis lingkungan dan tanggung
jawab ekologis manusia. Pendekatan ini juga
membantu mengungkap sejauh mana karya
sinematik dapat berfungsi sebagai instrumen
pendidikan moral dan refleksi filosofis.

Lebih lanjut, proses interpretasi dilakukan
dengan mempertimbangkan konteks sosial dan
ekologis Indonesia sebagai negara kepulauan
yang sangat rentan terhadap dampak polusi
plastik. Pengaitan antara pesan film dan realitas
empiris dilakukan untuk menilai konsistensi
antara representasi sinematik dan kondisi
lingkungan aktual. Melalui pendekatan ini,
penelitian tidak hanya memberikan pembacaan
teoretis atas karya film, tetapi juga menawarkan
pemahaman kritis tentang hubungan antara
media, etika, dan kesadaran ekologis dalam
masyarakat modern (Utami & Rinaldi, 2024).
Diharapkan  hasil  penelitian ini  dapat
memperkaya khazanah kajian ekofilsafat dan
memberikan kontribusi bagi pengembangan
studi film berbasis keberlanjutan lingkungan di
Indonesia.

283



Wafa, Muhammad Khoiril, Agostin Khoirunnisha, Zahratul ‘Uyun, dan Tri Utami Oktafiani. 2026. “Kesadaran Ekologis Dalam Film

Pulau Plastik: Kajian Filsafat Ekosentrisme Arne Naess”.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Film Pulau Plastik tidak hanya menyajikan
serangkaian fakta mengenai polusi; ia berfungsi
sebagai kritik filosofis terhadap
antroposentrisme modern, sebuah ciri utama dari
Deep Ecology. Analisis menunjukkan bahwa
film ini berhasil menantang solusi teknis dan
end-of-pipe yang dianut oleh Shallow Ecology.
Film ini secara eksplisit menggeser fokus dari
perilaku konsumen individual menuju kegagalan
struktural industri multinasional dan pemerintah
dalam mengimplementasikan tanggung jawab
produsen. Adegan-adegan yang menampilkan
pembakaran sampah ilegal dan pembuangan
limbah industri menjadi bukti visual dari sistem
yang melegitimasi eksploitasi alam demi
keuntungan ekonomi jangka pendek. Kritik
sistemik ini adalah inti dari Deep Ecology Naess,
yang menekankan bahwa solusi  krisis
lingkungan hanya dapat dicapai melalui
perubahan mendasar dalam ideologi dan struktur
sosial, bukan sekadar reformasi dangkal
(Satmaidi, 2025).

Tabel 1. Analisis Kritik Shallow Ecology
dalam Narasi Film

Karakteristik
Shallow Ecology
Solusi berbasis
teknologi (Daur

Representasi Film Pulau
Plastik

Film menunjukkan daur
ulang sebagai solusi yang

ulang). tidak memadai di hadapan
volume sampah yang
masif.

Fokus pada Penekanan pada

kesehatan/ekonomi mikroplastik di tubuh

manusia. manusia sebagai akibat,

bukan fokus utama,
menuntut pengakuan nilai
alam di luar manusia.
Film menghubungkan
polusi plastik dengan
kebijakan industri, korupsi,
dan nilai budaya yang
hilang, menunjukkan
masalah sistemik.

Film menuntut perubahan
pada tingkat sumber
(produksi) dan ideologi
(antroposentrisme), sesuai
dengan Deep Ecology.

Krisis sebagai masalah
terpisah.

Pesan Filosofis yang
Disimpulkan

Konsep Biospherical Egalitarianism
diimplementasikan secara kuat dalam etika
visual  film.  Egalitarianisme ini, yang

menyatakan semua bentuk kehidupan memiliki
nilai intrinsik yang setara, diwujudkan melalui
narasi yang memberikan martabat penuh pada
korban non-manusia. Close-up yang intens pada
penyu yang terjerat, paus yang terdampar, atau
terumbu karang yang mati bukan sekadar alat
pelengkap latar, melainkan subjek moral utama
dalam narasi. Penderitaan mereka disajikan
setara dengan keprihatinan manusia. Selain itu,
film juga menyoroti nilai intrinsik alam melalui
kontras tajam antara keindahan ekosistem laut
sebelum dan sesudah tercemar. Penekanan pada
komunitas lokal, seperti di Bali, yang memegang
teguh filosofi 77 Hita Karana, semakin
memperkuat pesan ini. Filosofi budaya ini secara
inheren  bersifat  ekosentris, di  mana
penghormatan terhadap alam bukan didasarkan
pada manfaatnya, melainkan pada
keberadaannya sebagai mitra spiritual dan fisik

Tabel 2. Refleksi Biospherical Egalitarianism

Prinsip Contoh Adegan dan
Egalitarianisme Interpretasi Etis
Biosfer

Nilai Intrinsik
Semua Kehidupan

Visualisasi mikroplastik dalam
rantai makanan yang secara
langsung mengancam biota
terkecil hingga terbesar.

Hak Hidup Setara Penggambaran penderitaan
hewan laut dengan close-up

yang emosional.

Penghormatan
Ekosistem

Penekanan pada hilangnya
ritual dan kearifan lokal akibat
kerusakan lingkungan.

Lebih jauh, film Pulau Plastik berfungsi
sebagai katalisator bagi terwujudnya Self-
realization yang luas sebagaimana dikemukakan
oleh Naess. Menurut Naess, realisasi diri sejati
hanya dapat dicapai ketika individu menyadari
dirinya sebagai bagian tak terpisahkan dari
keseluruhan biosfer (Ohoiwutun, 2020). Film ini
mendorong  transformasi  tersebut dengan
menampilkan para aktivis lokal sebagai
pahlawan utama. Perjuangan mereka melawan
dominasi industri digambarkan bukan sebagai
bentuk pengorbanan, melainkan ekspresi
identitas yang autentik sebuah wujud dari
Ecological Self. Melalui visualisasi yang
menyentuh, seperti pengorbanan seorang aktivis
yang menjaga kebersihan sungai di tengah



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2): 281-87. https://doi.org/10.55448/dk1scq49.

tekanan besar, penonton diajak memperluas
batas ego mereka dari diri pribadi menuju
kesadaran ekologis yang lebih luas. Film ini
menanamkan  gagasan  bahwa  menjaga
lingkungan bukan sekadar tanggung jawab
moral, melainkan tindakan cinta diri yang
mendalam. Dengan menghadirkan model
perilaku yang berlandaskan etika ekosentris,
Pulau Plastik mampu mengubah rasa bersalah
individual (Shallow Ecology) menjadi tanggung
jawab kolektif yang bersumber dari kesadaran
ekologis mendalam. Melalui pendekatan ini, film
tersebut berfungsi sebagai sarana pendidikan
moral yang menumbuhkan transformasi nilai
secara menyeluruh (Subandrio, 2025).

Secara filosofis, Pulau Plastik
merepresentasikan inti dari Filsafat
Ekosentrisme Arne Naess, yaitu pengakuan
terhadap nilai intrinsik seluruh makhluk hidup
tanpa memandang hierarki antara manusia dan
non-manusia. Dalam film ini, laut, ikan, bahkan
mikroplastik diperlakukan bukan sebagai objek
visual semata, melainkan sebagai bagian integral
dari narasi eksistensial manusia. Pengambilan
gambar yang berulang pada arus laut yang
membawa plastik menciptakan simbol kuat
tentang keterhubungan antara tindakan manusia
dan sistem alam. Visualisasi ini menegaskan
bahwa manusia tidak berada di luar sistem
ekologis, melainkan menjadi bagian yang tak
terpisahkan darinya. Dengan demikian, film ini
menunjukkan bahwa kerusakan lingkungan
merupakan konsekuensi dari krisis nilai yang
mengabaikan prinsip egalitarianisme biosfer
(Lestari, 2024).

Lebih mendalam, Pulau Plastik menantang
logika hierarkis antara manusia dan alam yang
menjadi akar antroposentrisme. Dalam salah satu
adegan, penonton disajikan kontras visual antara
ikan-ikan yang mati akibat mikroplastik dengan
manusia yang mengonsumsinya. Simbol ini
menegaskan prinsip interdependensi ekologis
bahwa penderitaan alam sejatinya mencerminkan
penderitaan manusia. Pendekatan visual tersebut
memperkuat posisi film sebagai medium etis
yang tidak hanya menginformasikan krisis
lingkungan, tetapi juga menanamkan paradigma
baru pandangan yang menempatkan alam

sebagai subjek moral yang setara dengan
manusia (Chopra, 2023; Naess, 2020).

Ekosentrisme dalam Pulau Plastik menjadi
pusat moral seluruh narasi. Film ini tidak
berhenti pada penyajian kerusakan lingkungan,
melainkan mengajukan kritik terhadap cara
pandang manusia yang menempatkan dirinya
sebagai pusat kehidupan. Dalam adegan-adegan
tertentu, seperti ketika laut “berbicara” melalui
narasi dokumenter, batas antara manusia dan
alam seakan lenyap. Pendekatan sinematik ini
selaras dengan gagasan Naess tentang web of life,
yakni jejaring eksistensi yang menghubungkan
semua entitas hidup tanpa adanya superioritas
satu atas yang lain (Arifin, 2022).

Representasi ekosentrisme juga diperkuat
melalui narasi budaya yang menolak dikotomi
manusia dan alam. Pulau Plastik memanfaatkan
simbolisme adat serta spiritualitas lokal seperti
ritual pembersihan laut sebagai bentuk
komunikasi etis antara manusia dan lingkungan.
Film ini menegaskan bahwa krisis ekologis
bukan hanya persoalan teknis, tetapi juga krisis
spiritual akibat terputusnya hubungan sakral
dengan alam. Pendekatan ini sejalan dengan teori
ecocriticism kontemporer yang menekankan
rekonstruksi kesadaran budaya sebagai langkah
menuju harmoni ekologis (Nugraha, 2023).

Selain itu, film ini menegaskan bahwa
penerapan ekosentrisme tidak terbatas pada
ranah moral, tetapi juga politis. Pulau Plastik
menyoroti pentingnya keadilan ekologis yang
menempatkan hak-hak alam sejajar dengan hak-
hak manusia. Advokasi terhadap pelarangan
plastik sekali pakai, misalnya, ditampilkan bukan
semata sebagai kebijakan praktis, melainkan
sebagai bentuk penghormatan terhadap hak alam
untuk hidup bebas dari polusi. Dalam konteks ini,
Pulau Plastik dapat dibaca sebagai manifesto
ekosentris yang menyerukan  pergeseran
paradigma menuju demokrasi ekologis suatu
sistem yang memberikan posisi setara bagi
manusia dan alam dalam menentukan masa
depan planet (Widiyanto, 2024).

Dimensi ekosentris film ini juga tergambar
melalui representasi komunitas lokal dan adat
yang mempertahankan hubungan spiritual

285



Wafa, Muhammad Khoiril, Agostin Khoirunnisha, Zahratul ‘Uyun, dan Tri Utami Oktafiani. 2026. “Kesadaran Ekologis Dalam Film

Pulau Plastik: Kajian Filsafat Ekosentrisme Arne Naess”.

dengan lingkungan. Nilai-nilai seperti 7ri Hita
Karana di Bali menunjukkan etika ekologis yang
sejalan dengan prinsip Deep Ecology. Film
menampilkan bahwa praktik budaya dan
keagamaan tradisional dapat menjadi landasan
etika lingkungan yang kuat karena menekankan
keseimbangan antara manusia, alam, dan Tuhan.
Hal ini menegaskan bahwa kesadaran ekologis
yang mendalam tidak hanya berasal dari filsafat
Barat, tetapi telah hidup dalam kearifan lokal
Indonesia. Dengan demikian, film ini menjadi
jembatan antara ekofilosofi global dan
spiritualitas lokal, memperlihatkan penerapan
konkret Filsafat Ekosentrisme di konteks
Indonesia (Rahmawati &  Yusuf, 2023;
Kurniawan & Dewi, 2025).

Selanjutnya, Pulau Plastik menampilkan
kesadaran ekologis bukan hanya sebagai isu
moral, tetapi sebagai transformasi identitas
manusia modern. Dalam perspektif Self-
realization Naess, kebahagiaan sejati dicapai
ketika manusia mengaktualisasikan dirinya
sebagai bagian dari jaringan ekologis yang lebih
besar. Para aktivis seperti Gede Robi dan Tiza
Mafira dalam film ini mewujudkan bentuk
Ecological Self, di mana perjuangan mereka
menjaga kelestarian lingkungan menjadi makna
hidup itu  sendiri. = Representasi  ini
memperlihatkan bahwa perjuangan ekologis
bukan sekadar tindakan altruistik, tetapi juga
bentuk tertinggi dari realisasi diri manusia. Film
ini dengan demikian mengajak penonton untuk
merefleksikan sejauh mana mereka telah hidup
secara ekologis sadar (Ohoiwutun, 2020;
Subandrio, 2025).

Akhirnya, Pulau Plastik dapat dipahami
sebagai karya seni ekosofis yang berfungsi
membangun  kesadaran ekologis  kolektif.
Melalui perpaduan estetika sinema dan pesan
moral yang kuat, film ini tidak hanya
menyerukan pengurangan penggunaan plastik,
tetapi juga mengajak penonton  untuk
membongkar paradigma antroposentris yang
menempatkan manusia di atas alam. Kesadaran
ekologis yang ditanamkan bersifat transformatif,
menuntut pergeseran nilai menuju penghormatan
yang setara bagi semua bentuk kehidupan.
Dengan demikian, Pulau Plastik bukan hanya
media informasi, tetapi juga instrumen

perubahan sosial dan moral yang mendorong
manusia untuk menata kembali cara pandangnya
terhadap dunia (Suryani, 2022; Utami & Rinaldi,
2024).

4. PENUTUP

Secara  keseluruhan,  penelitian  ini
menegaskan bahwa film dokumenter "Pulau
Plastik" merupakan media yang sangat efektif
dalam mempromosikan kesadaran ekologis
mendalam yang diadvokasi oleh Filsafat
Ekosentrisme Arne Naess. Film ini berhasil
melampaui kritik dangkal dengan secara tajam
mengkritik akar antroposentris dari krisis plastik.
Analisis konten menunjukkan bahwa film ini
secara konsisten merefleksikan prinsip-prinsip
Ekologi Dalam, terutama melalui penekanan
visual pada Biospherical Egalitarianism dan
penggambaran karakter yang mencontohkan
Self-realization yang luas. Film ini menantang
penonton  untuk  melakukan  pergeseran
epistemologis, yaitu untuk memahami bahwa
perlindungan alam adalah manifestasi dari
pemenuhan diri dan bukan sekadar kewajiban
luar. Film Pulau Plastik berfungsi sebagai
katalisator yang kuat, mendorong penonton
untuk bergerak dari awareness pasif ke aksi
transformatif yang menuntut perubahan sistemik.
Oleh karena itu, penggunaan film semacam ini
harus diakui sebagai strategi kunci dalam
pendidikan lingkungan dan upaya advokasi.
Penelitian di masa depan disarankan untuk
mengukur dampak empiris dari film ini terhadap
perubahan nilai dan partisipasi sipil penonton
untuk lebih memvalidasi potensi transformatif
Ekosentrisme Naess dalam konteks media visual.

UCAPAN TERIMAKASIH

Peneliti menyampaikan penghargaan
yang tulus kepada semua pihak yang telah
mendukung penyelesaian jurnal ini. Penghargaan
khusus ditujukan kepada tim di balik film
dokumenter Pulau Plastik atas kontribusi mereka
yang berharga dalam meningkatkan wacana
lingkungan di Indonesia, serta kepada para filsuf
lingkungan yang karyanya menjadi fondasi
teoretis penelitian ini.

DAFTAR PUSTAKA



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2): 281-87. https://doi.org/10.55448/dk1scq49.

Arifin, M. R. (2022). Ecocritical Perspectives in
Environmental Documentaries: Challenging
Anthropocentrism through Visual Narratives.
Jurnal Ilmu Komunikasi Lingkungan, 8(2),
101-115.

Ayu, A. M., & Anggraini, K. D. (2023). Film
Aquaman  sebagai Media Kampanye
Kesadaran Lingkungan Global. Jurnal
Netnografi Komunikasi, 2(1), 1-15.

Chopra, A. (2023). Cinematic Ecocriticism:
Documentaries as Tools for Deep Ecological

Awakening. Media and Environmental Ethics
Review, 7(2), 88-105.

Greenpeace Indonesia.  (2020). Laporan
Ketergantungan Plastik Indonesia: Ancaman
dan Solusi. Jakarta: Greenpeace.

Hidayat, A. N., & Susanto, T. (2022).
Microplastics Contamination in Coastal Areas
of Java: A Serious Threat to Marine
Biosphere. Journal of Marine Science and

Technology, 8(1), 50-65.

Kurniawan, D., & Dewi, M. (2025). Estetika
Sinematik dan Kesadaran Ekologis dalam

Film Dokumenter Asia Tenggara. Jurnal Ilmu
Komunikasi Visual, 11(1), 45-60.

Lestari, F. (2024). Self-Realization dan Deep
Ecology: Pendekatan Filosofis terhadap

Krisis  Lingkungan Kontemporer. Jurnal
Filsafat Nusantara, 5(2), 115-130.

Naess, A. (2020). Ecology, Community and
Lifestyle:  QOutline of an Ecosophy. (A.
Drengson & E. Y. Inoue, Eds.). Cambridge:
Cambridge University Press.

Nugraha, D. P. (2023). Kritik Ekokultural dalam
Film  Dokumenter  Indonesia:  Analisis
terhadap Representasi Alam dan Identitas
Lokal. Jurnal Kajian Budaya dan Media,
15(1), 67-84.

Ohoiwutun, B. (2020). Posisi dan Peran
Manusia dalam Alam Menurut Deep Ecology
Arne Naess, Tanggapan Atas Kritik Al Gore.
Yogyakarta: Penerbit Kanisius.

Rahardjo, S., & Puspita, D. (2023). Extended
Producer Responsibility (EPR) Policy
Analysis in Indonesia: A Study of Plastic
Waste Management. Indonesian Journal of
Environmental Law and Policy, 4(2), 145-
160.

Rahmawati, D., & Yusuf, A. (2023). Paradigma
FEkosentris dalam Pendidikan dan Media

Lingkungan di Indonesia. Jurnal Pendidikan
dan Ekologi, 9(1), 30-42.

Rama , & naura . (2021). Pulau Plastik [Film
Dokumenter]. Jakarta: Kopernik, Bali Fokus,
& WatchDoc.

Satmaidi, H. (2025). Kritik Antroposentrisme
dalam Film Dokumenter Indonesia. Jurnal
Kajian Budaya Visual, 9(2), 99-117.

Smith, P. E. (2023). Self-Realization and the
Ecological Crisis: Re-Reading Arne Naess in
the Anthropocene. Journal of Environmental
Philosophy, 20(3), 180-201.

Subandrio, E. (2025). Krisis Ekologis dan
Kesadaran Diri: Perspektif Deep Ecology

dalam Sinema Kontemporer. Jurnal Etika dan
Filsafat, 14(1), 21-39.

Suryani, T. (2022). Pendekatan Kualitatif dalam
Kajian Film: Antara Representasi dan

Ideologi. Jurnal Komunikasi dan Media,
10(3), 212-225.

Utami, N., & Rinaldi, P. (2024). Media, Etika,
dan Kesadaran Ekologis di Era Krisis lklim:
Analisis  Kritis  terhadap  Representasi

Lingkungan dalam Film Dokumenter. Jurnal
Kajian Sosial dan Budaya, 9(2), 95-110.

Widiyanto, A. (2024). Demokrasi Ekologis dan
Keadilan Alam: Perspektif Ekosentris dalam
Kebijakan Lingkungan. Jurnal Politik Hijau
Indonesia, 5(2), 88—103.

Widodo, B., & Handayani, R. (2021). Polusi
Plastik di Laut Indonesia: Tantangan dan

Strategi Penanganannya. Jurnal Kelautan
Tropis, 29(4), 205-218.

287



