EKOLOGI, MASYARAKAT & SAINS

Check for
updates

Riwayat Artikel:

Masuk: 23-06-2025
Diterima: 06-12-2025
Dipublikasi: 03-01-2026

Cara Mengutip

Ahmad Fatkhur Rohman,
Rofiki, dan Dini
Rahmawati. 2026.
“Membongkar
Antroposentrisme Hukum
Indonesia Dalam Perspektif
Aktor-Jaringan Dan
Struktur Sosial Pada
Fenomena Krisis
Lingkungan”. Jurnal
Ekologi, Masyarakat Dan
Sains 6 (2).

https://doi.org/10.55448/z4y

anf91.

Lisensi:

Hak Cipta (c) 2025 Jurnal
Ekologi, Masyarakat dan
Sains

D08

BY NC

Artikel ini berlisensi
Creative Commons
Attribution-
NonCommercial 4.0
International License.

Jurnal Ekologi, Masyarakat dan Sains
E-ISSN: 2720-9717

Volume 6, Nomor 2, 2025

ECOTAS

https://journals.ecotas.org/index.php/ems
https://doi.org/10.55448 /ems

Artikel Ulasan
Membongkar Antroposentrisme Hukum

Indonesia dalam Perspektif Aktor-Jaringan
dan Struktur Sosial pada Fenomena Krisis
Lingkungan

Ahmad Fatkhur Rohman' ™ Rofiki> Dini Rahmawati®

L2Universitas Gadjah Mada, Kab. Sleman, DIY

™ Penulis koresponden: ahmadfatkhurrohman@mail.ugm.ac.id

SUIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Kab. Sleman, DIY

Abstrak: Krisis lingkungan global menuntut dekonstruksi paradigma hukum yang masih
didominasi oleh antroposentrisme, yakni pandangan yang menempatkan manusia sebagai
pusat dari segala norma dan kepentingan. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain
studi pustaka, artikel ini bertujuan mengeksplorasi pemikiran Bruno Latour dan Murray
Bookchin sebagai pendekatan alternatif terhadap hubungan manusia, hukum, dan alam.
Melalui perspektif Latour, hukum dipahami sebagai jaringan aktor, termasuk non-manusia
(alam), yang memiliki agensi dalam proses politik dan hukum. Sementara itu, Bookchin
menekankan pentingnya ekologi sosial dan kritik terhadap dominasi hierarkis sebagai akar
krisis ekologis. Artikel ini bersifat kajian fisafat kritis dengan analisis konten yang sifatnya
deskriptif dan reflektif. Hasil Penelitian ini menunjukkan, bahwa ketimpangan ekologis saat
ini merupakan ketimpangan struktur sosial yang sangat dominative dan hirarkis. Aktor dalam
perumusan hukum atau kebijakan seringkali terbatas, masyarakat secara luas tidak banyak
diikutsertakan dalam proses penyusunan kebijakan. Artikel ini diharapkan mampu
mendorong reformulasi hukum lingkungan yang lebih inklusif terhadap seluruh jaringan
aktor dalam merespons tantangan ekologi kontemporer — termasuk krisis moral di dalamnya.
Kata Kunci: Antroposentrisme Hukum, Moral, Krisis Lingkungan, Bookchin, Latour

Abstract: The global environmental crisis demands a deconstruction of the legal paradigm
that is still dominated by anthropocentrism, a view that places humans at the center of all
norms and interests. Using a qualitative approach with a library study design, this article
explores the thoughts of Bruno Latour and Murray Bookchin as two philosophers who offer
alternative approaches to the relationship between humans, law, and nature. Through
Latour's perspective, law is understood as a network of actors, including non-human actors
(nature), who have agency in political and legal processes. Meanwhile, Bookchin emphasizes
the importance of social ecology and critiques hierarchical domination as the root of the
ecological crisis. This article is a critical philosophical study with descriptive and reflective
content analysis. This research shows that current ecological inequality is a highly dominant
and hierarchical social structure. Actors in the formulation of law or policy are often limited,
and the broader community is not widely involved in the policy-making process. This article
is expected to encourage the reformulation of environmental law that is more inclusive of the
entire network of actors in responding to contemporary ecological challenges—including the
moral crisis within them.

Keywords: Legal Anthropocentrism, Morality, Environmental Crisis, Bookchin, Latour

258


https://journals.ecotas.org/index.php/ems
https://doi.org/10.55448/ems
mailto:ahmadfatkhurrohman@mail.ugm.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi.org/10.55448/z4yanf91&domain=pdf&date_stamp=2026-03-01

Ahmad Fatkhur Rohman, Rofiki, dan Dini Rahmawati. 2026. “Membongkar Antroposentrisme Hukum Indonesia Dalam
Perspektif Aktor-Jaringan Dan Struktur Sosial Pada Fenomena Krisis Lingkungan”.

1 PENDAHULUAN

Krisis ekologis global saat ini menunjukkan
eskalasi yang  mengkhawatirkan. WALHI
setidaknya telah mencatat empat krisis lingkungan
di tahun 2025, di antaranya prediksi laju
deforestasi yang kian melonjak tajam, eksploitasi
pulau kecil untuk pertambangan, lemahnya
penegakan hukum lingkungan, dan kriminalisasi
yang diterima oleh pejuang lingkungan. Semua hal
tersebut terjadi sebab terdapat berbagai pemicu,
seperti  adanya celah-celah hukum  bagi
perusahaan-perusahaan untuk mengalihfungsikan

kawasan hutan, umumnya didasarkan pada
kepentingan ekonomi jangka pendek.
Ketimpangan  struktural,  ketidakkonsistenan

hukum, bahkan anggapan pada petani, nelayan, dan
masyarakat adat yang bersuara, diposisikan
sebagai penghambat investasi juga menjadi faktor
utama krisis ini (Iryanti 2025). Di antara
banyaknya problematika yang terjadi — umat
manusia justeru terjebak dalam delusi hukum yang
netral dan adil. Hukum dalam ranah ekologis
terlihat timpang, tidak tegas, dominasi institusional
bebas merdeka dalam memperlakukan alam
berdasarkan legalitas hukum seperti yang terlihat
dalam usaha tambang yang sedang marak terjadi
(Sulistya 2025), sedangkan masyarakat bawah,
lokal, seringkali dibuat lumpuh tidak berdaya.

Krisis lingkungan bukanlah krisis ekologis
semata, melainkan juga krisis struktur sosial —
krisis cara manusia membentuk relasi kuasa,
termasuk dalam bentuk paling formalnya — hukum.
Dalam skema modernitas, hukum telah menjadi
representasi dari tata dunia yang mengasingkan
alam sebagai “lain” yang harus dikendalikan,
dimiliki, atau diperkosa demi kepentingan
pertumbuhan ekonomi. Dalam nama hukum, hutan
ditebang, air dikomodifikasi, dan bumi dijadikan
ladang eksploitasi. Inilah wajah antroposentrisme
hukum yang dibungkus dalam jubah “progres” dan
“regulasi”. Secara legal formal, praktek
pengelolaan, eksploitasi hutan seperti
penambangan dan pembukaan lahan untuk
penanaman sawit sah-sah saja sebab ada dasar
hukumnya (Austin  1832) — meski tidak
mengakomodasi kepentingan masyarakat lokal —
itupun jika didasarkan atas asas memanfaatkan
alam untuk kepentingan luas secara nasional. Di
luar dari itu, proyek nasional yang ekstraktif
tersebut sudah terlampau jauh dari kata bermoral
jika kita berani jujur mengamati lapangan.

259

Melalui pandangan Murray Bookchin, essay
ini berupaya membedah alam pikiran masyarakat
untuk menyadari bahwa krisis lingkungan berakar
pada relasi hierarkis yang dibangun dalam
masyarakat itu sendiri (Bookchin 2006). Hukum,
dalam sistem sosial kapitalistik, tidak pernah bebas
nilai — ia adalah ekspresi dari kekuasaan yang
cenderung menindas, baik terhadap manusia
maupun terhadap alam. Maka, membongkar
antroposentrisme hukum berarti juga membongkar
kekuasaan sosial yang menopangnya. Jika hukum
hendak dijadikan pedoman untuk mengatur
kehidupan masyarakat berlandaskan moral dan
keberimbangan, maka hukum harus bersifat
terbuka, progresif, dan dilepaskan dalam bayang-
bayang kepentingan yang mendominasi. Dalam
ranah ekologis, hukum harus mengakomodasi
komunitas ekologis yang otonom dan partisipatif —
dalam pengertian, masyarakat adat atau lokal harus
dilibatkan dalam pengambilan keputusan hukum,
bahkan masyarakat secara luas jika didasarkan
pada perhitungan dampak jangka panjang.

Sementara itu, Bruno Latour menawarkan
cara baru dalam memahami keterhubungan antara
manusia dan alam melalui pendekatan post-
humanistik. la menyarankan agar masyarakat
memperluas panggung politik dan hukum, yakni
bukan hanya untuk manusia, tetapi juga bagi
“aktor-aktor bukan manusia” — seperti sungai,
tanah, hutan, dan spesies lain yang selama ini
dibungkam oleh sistem representasi modern
melalui paradigma dualism Cartesian (Toon 2025).
Dalam Politics of Nature, Latour menyerukan
pembentukan parlemen ekologis, tempat seluruh
entitas ekologis diberi ruang dalam diskusi dan
kebijakan (Latour 2004).

Meski tidak secara eksplisit membahas
“hukum” dalam pegertian hukum formal atau legal,
pendekatan dua pemikir antara Bookchin yang
radikal-sosial dan Latour yang relasional-ekologis
— artikel ini berupaya menggugat pondasi hukum
modern yang eksklusif dan antroposentris, baik
secara formal maupun praktis, baik proses
penyusunannya maupun proses penegakannya.
Pendekatan ini akan menunjukkan bahwa
membebaskan alam bukanlah tugas ekologis
semata, tetapi tugas etis dan politis yang harus
dimulai dari rekonstruksi hukum itu sendiri,
termasuk rekontruksi moral dalam penggunaan
hukum. Hukum yang sejati bukan sekadar aturan
yang tertulis, melainkan hasil partisipasi langsung
dari komunitas kehidupan, yang di dalamnya



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2). https://doi.org/10.55448/z4yanf91.

terdapat jaringan entitas manusia dan non-manusia
— yang saling menopang dalam jaringan eksistensi.

Penelitian-penelitian terdahulu yang
mengkaji isu lingkungan maupun hukum yang
mengaturnya telah dibahas oleh beberapa peneliti,
seperti (Herlina 2017) yang menyoroti bahwa
kerusakan lingkungan disebabkan oleh
pembangunan yang tidak mempertimbankan aspek
ekologis — dan dalam proses penegakan hukum,
peneliti menyatakan bahwa harus didukung oleh
beberapa faktor seperti sarana hukum, apparat
penegak hukum, perizinan, sistem amdal, dan
kesadaran  ekologis masyarakat. Penelitian
selanjutnya dilakukan oleh (Nisa and Suharno
2020) yang menegaskan bahwa penegakan hukum
di Indonesia khususnya dalam permasalahan
lingkungan hidup seperti kebakaran hutan masih
lemah dan tidak tegas. Penelitian selanjutnya oleh
(Haryadi, Darwance, and Saputra 2020) menyoroti
bagaimana budaya hukum belum terbangun,
sehingga terjadi penambangan timah yang
mengabaikan kondisi lingkungan - ataupun
berbenturan dengan kepentingan ekonomi dan
ketergantungan dengan timah yang menjadikan
sikap antroposentrisme begitu dominan.

Berdasarkan literatur di atas, dan sejauh
penelusuran penulis, belum ada artikel yang
menyoroti bagaimana sistem hukum di Indonesia
ini dikaji melalui pendekatan aktor-jaringan yang
saling terlibat dan pendekatan ekologi sosial
Bookchin yang menunjukkan struktur dominasi
mempengaruhi hukum. Positioning penelitian ini
cukup tegas dalam melihat bagaimana hukum itu
diciptakan dan dijalankan. Apakah aktor seperti
masyarakat dan non-manusia diakomodasi dalam
jaringan perumusan hukum? Bagaimana citra
hukum yang selama ini dibentuk? Apakah struktur
sosial masyarakat yang timpang dapat menciptakan
keadilan ekologis? Bagaimana rumusan untuk
menciptakan keadilan ekologi yang
mengakomodasi seluruh entitas, baik sifatnya
biotik dan abiotik? Pertanyaan-pertanyaan tersebut
akan dijawab, dianalisis, dan dielaborasi melalui
pendekatan Latour dan Bookchin.

2 METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif-studi pustaka dengan metode Kkajian
filsafat kritis, yang bertujuan untuk membongkar
bias antroposentris yang melekat dalam struktur
hukum modern dan mengidentifikasi bagaimana
hukum tidak selalu netral, melainkan merupakan
produk serta bagian dari relasi kuasa kapitalistik
dan dominasi manusia atas alam. Sumber data
penelitian ini mengacu pada karya penting Latour

258

dan Bookchin, serta artikel, buku, dan literatur
lainnya yang relevan dengan pembahasan. Melalui
pembacaan teoritis terhadap teori aktor-jaringan
Latour dan ekologi sosial Bookchin, penelitian ini
menganalisis ulang status hukum lingkungan,
memperluas pengertian aktor hukum, serta
merumuskan kerangka reformulasi hukum yang
mampu mengakomodasi keadilan ekologis
berbasis jejaring kehidupan dan kesetaraan spesies
dalam struktur sosial yang lebih adil dan
berkelanjutan. Hasil penelitian ini menunjukkan
bahwa pengimplementasian dan perumusan
pembentukan hukum di Indonesia masih seringkali
timpang, termasuk kebijakan dalam
memperlakukan alam — yang menunjukkan masih
adanya sistem dominasi struktural, di mana
masyarakat lokal seringkali tidak diikutsertakan
dalam pengambilan keputusan. Terlebih, asas
positivisme hukum yang masih seringkali
dijadikan topeng pelindung bagi tindakan-tindakan
eksploitatif. Reformulasi hukum hanya mungkin
terwujud melalui pendekatan desentralistik,
partisipatif, dan ekologis yang menempatkan
komunitas lokal dan entitas non-manusia sebagai
bagian dari sistem keadilan — termasuk
penggantian aktor dalam sistem jaringan yang
sifatnya merusak.

3 HASIL DAN PEMBAHASAN

3.1 Kirisis Hukum dan Lingkungan

Hukum yang bersifat antroposentrisme telah
menciptakan ketimpangan ekologis. Berbagai
fakta menunjukkan usaha ekstraktif telah
menciptakan krisis lingkungan yang hebat. Praktek
pertambangan yang dilakukan oleh PT. Freepot
misalnya, telah menciptakan kerusakan ekologis.
Perusahaan tersebut setiap harinya telah
membuang jutaan tailing ke sungai Ajkwa, dan
melewati dataran-dataran rendah di Papua.
Akibatnya, lahan-lahan basah yang berada di
kawasan tersebut tertutupi lumpur tebal yang tidak
bisa ditanami, belum lagi menjadikan sungai-
sungai tidak berfungsi. Pertambangan Nikel yang
dilakukan oleh PT. IWIP, PT First Pacific Mining,
PT Gamping Mining Indonesia dan lainnya di
Halmahera Tengah, Maluku Utara telah membuat
sungai-sungai tercemar logam berat. Penelitian
yang dilakukan oleh Nexus3 Foundation dan
Universitas Tadulako menyebutkan bahwa Sungai
Ake Jira telah mengandung merkuri, nikel,
kromium, dan kadmium. Temuan ini jelas
menggemparkan dan membuat panik warga
sekitar, masyarakat Weda pada khususnya yang
selama ini mengandalkan air Sungai sebagai
sumber minum.



Ahmad Fatkhur Rohman, Rofiki, dan Dini Rahmawati. 2026. “Membongkar Antroposentrisme Hukum Indonesia Dalam
Perspektif Aktor-Jaringan Dan Struktur Sosial Pada Fenomena Krisis Lingkungan”.

Kemudian, pertambangan Nikel yang
dilakukan oleh PT. Gag Nikel di Pulau Gag Raja
Ampat juga mengancam keanckaragaman hayati
dan pariwisata masyarakat setempat. Yang menjadi
sorotan adalah bagaimana pemerintah memberikan
izin konsensi pertambangan kepada PT. Gag Nikel,
bahkan dari tahun 2017 hingga 2047 (Arif 2025).
Padahal, dalam UU Nomor 27 Tahun 2007 dengan
perubahan UU Nomor 1 Tahun 2014 tentang
Pengelolaan Wilayah Pesisir dan Pulau-pulau kecil
(PWP3K), sangat jelas bahwa pulau-pulau kecil
dengan luas kurang dari 2.000 kilometer persegi
atau sekitar 200.000 hektar tidak boleh ditambang.
Pulau Gag di Raja Ampat sendiri hanya seluas
6.500 hektar. Lebih tegas lagi, berdasarkan Pasal
23 ayat 2 UU PWP3K (Republik Indonesia 2014)
mengatur bahwa pulau-pulau kecil hanya bisa
dimaksimalkan sebagai kawasan konservasi,
pelatihan dan pendidikan, penelitian dan
sebagainya — dan tidak ada untuk pertambangan.

Berdasarkan amanah  UU  tersebut,
pemerintah sudah jelas melanggar aturan hukum
yang dibuat sendiri. Namun UU Pertambangan
Minerba tahun 2009 yang kemudian diperbarui
pada 2025 dijadikan pedoman pemerintah dalam
kegiatan pertambangan, sebab dalam UU tersebut
tidak terdapat klausul khusus yang menyatakan
pelarangan kegiatan pertambangan di pulau-pulau
kecil. Bahkan UU Minerba hasil revisi
menunjukkan adanya pasal yang mengatur tentang
penghapusan sanksi pidana bagi pejabat yang
menerbitkan izin tambang bermasalah dan
pelegalan melakukan tambang di Sungai. Semua
gambaran tersebut, telah benar-benar
menunjukkan bahwa regulasi mengarah pada
tindakan perusakan lingkungan yang tidak
terkendali.

Landasan Konstitusional yang mendukung
reformulasi hukum menuju keadilan ekologis dapat
ditemukan dibeberapa pasal UUD 1945, yang
secara implisit menolak dan menentang
antroposentrisme yang absolut serta mendukung
prinsip keberlanjutan dan kemakmuran bersama.
Misalnya, pada Pasal 28H ayat (1) yang menjamin
hak setiap orang untuk hidup sejahtera baik secara
lahir dan batin, bertempat tinggal, dan
mendapatkan lingkungan yang sehat dan layak. Hal
tersebut menunjukkan bahwa hak atas lingkungan
hidup yang sehat adalah hak konstitusional —
dengan demikian reformulasi hukum harus
berfokus pada perlindungan lingkungan sebagai
prasyarat untuk terwujudnya hak asasi manusia —
alih-alih hanya sebagai sumber daya ekonomi.

259

Pasal 33 ayat (3) juga menetapkan bahwa bumi, air,
dan kekayaan alam yang terkandung di dalamnya
dikuasai oleh negara dan dipergunakan sebesar-
besarnya untuk kemakmuran rakyat. Hal ini
menunjukkan bahwa peran negara adalah sebagai
mandatoris yang mengatur dan mengelola sumber
daya alam untuk kepentingan masyarakat, bukan
sebagai institusi yang mengeksploitasi-merusak
untuk kepentingan segelintir golongan.

Untuk memperkuat kajian dalam hukum
yang cenderung bersifat antroposentris dan bisa
direvisi berdasarkan kepentingan kelompok
tertentu — serta kajian bagaimana seharusnya
hukum dibentuk, diterapkan secara adil yang
meliputi keadilan ekologis dan mengakomodasi
masyarakat-masyarakat yang selama ini terabaikan
—uraian mendalam dan sitematis akan disampaikan
pada sub-bab selanjutnya.

3.2 Filsafat Hukum dan Antroposentrisme

Filsafat Hukum memiliki beberapa sinonim
di antaranya sebagai legal philosophy, philosophy
of law, atau rechts filosofie. Terdapat berbagai
macam pengertian filsafat hukum, ada yang
mengatakan sebagai sebuah ilmu praktis, filsafat
teoritis, sampai percabangan dari filsafat etika, dan
sebagainya (Riyanto 2003). Menurut Mochtar
Kusumaatmaja, fisafat hukum lebih bisa disebut
sebagai philosophy of law, dibandingkan legal
philosophy. Sebab pemaknaan kata “legal”
merujuk pada produk undang-undang yang resmi
dan dibakukan. Sedangkan Pengertian hukum
dalam filsafat hukum tidak demikian, melainkan
lebih menyoroti bagaimana keterhubungan hukum
dengan etika dan moralitas di sekelilingnya. Jika
ditarik pada pengertian sederhana, filsafat hukum
merupakan cabang filsafat yang mengatur etika
dalam hubungannya dengan hakikat hukum, juga
bisa dikatakan sebagai ilmu yang mengkaji hukum
secara filosofis (Aburaera, Muhadar, and Maskun
2017).

Adapun dalam ranah ilmu hukum, filsafat
hukum menempati posisi yang sangat sentral,
bahkan disebut oleh Meuwissen sebagai tataran
teoritikal yang tingkat keabstrakannya pada level
tertinggi. Dengan demikian, filsafat hukum
menjadi sarana untuk mengakomodasi hukum
secara teoritis dan praktis — bagaimana hukum
dirumuskan berdasarkan logika sistematis dan
rasional-kritis, dan diproyeksikan secara sadar dan
etis dalam kehidupan sehari-hari (Aprita and
Adhitya 2020). Ruang lingkup filsafat hukum



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2). https://doi.org/10.55448/z4yanf91.

sendiri meliputi; 1) Persoalan hakikat hukum, 2)
Tujuan hukum, 3) Mengapa seseorang mentaati
hukum, 4) persoalan mengapa negara dapat
menghukum, 5) dan hubungan hukum dengan
kekuasaan (Aprita and Adhitya 2020). Sejarah
kemunculannya pun dilandasi oleh perbedaan cara
pandang manusia, baik disebabkan oleh budaya,
tradisi, maupun agama. Ketegangan-ketegangan
yang muncul memicu para ahli pemikir hukum
untuk merumuskan filsafat hukum. Para ahli
tersebut mencari dan membongkar sebenarnya apa
yang ada di balik dan di dalam hukum, dengan
menyelidiki kaidah-kaidah hukum berdasarkan
pertimbangan nilai, moral otonom universal, dan
pandangan untuk merumuskan suatu kondisi
masyarakat yang terbaik.

Dalam kajian filsafat hukum, hubungan
hukum dan moral menjadi pokok pembahasan.
Dalam  sejarah  perkembangannya, hukum
berkembang bersifat alam irrasional,
menempatkan Tuhan sebagai sumber moral sejati,
di mana sumber utama hukum berasal dari Tuhan,
kemudian menuju hukum alam rasional yang
menempatkan rasio manusia sebagai hakimnya
berdasarkan moral universal. Kemudian hukum
berkembang menjadi positivistik sebagai respon
terhadap dominasi moralitas dalam hukum, tokoh-
tokohnya seperti John Austin dan H.L.A. Hart yang
menyatakan bahwa validitas hukum berdasarkan
keabsahan prosedural, bukan pada konten bermoral
tidaknya  (Austin  1832). Austin  sendiri
menegaskan bahwa hakikat hukum terletak pada
asas “perintah”, yang menunjukkan bahwa hukum
merupakan sistem yang tetap, logis, dan tertutup —
yang dibuat oleh penguasa. Kemudian dalam aliran
ini juga diramaikan oleh Hans Kelsen dengan
Hukum murni yang menyatakan bahwa hukum
harus dibebaskan dari segala bentuk pengaruh
eksternal non-yuridis seperti sosiologi, politik,
historis, bahkan etis (Kelsen 1967). Selanjutnya
berkembang aliran Utilitarianisme yang memiliki
motif hukum, bahwa hukum harus berdasarkan
pada asas kebermanfaatan yang lebih besar — tokoh
seperti Jeremy Bentham dan John S. Mill
mengembangkan aliran ini.

Dalam perkembangan filsafat hukum
kontemporer, keterkaitan antara hukum dan
moralitas tidak lagi dianggap sebagai relasi yang
terpisah dan otonom, sebagaimana yang ditegaskan
oleh positivisme hukum klasik. Aliran-aliran
seperti  Critical Legal Studies, hukum sosialis,
feminisme hukum, dan teori diskursus Habermas
menyoroti bagaimana struktur hukum secara
historis telah berperan dalam mempertahankan
relasi kekuasaan yang tidak berimbang serta

260

memperkuat  ketidakadilan yang terinstitusi
(Habermas 1996). Dalam perspektif ini, hukum
tidak dilihat sebagai instrumen netral, melainkan
cenderung sebagai ruang politik yang sarat
kepentingan ideologis. Sehingga, pertimbangan
moral dalam hukum tidak bersumber dari prinsip-

prinsip abstrak yang bersifat transenden,
melainkan  berdasarkan  kondisi  lapangan,
pengalaman sosial, serta resistensi terhadap

dominasi struktural. Dengan demikian, hukum
harus senantiasa dinamis (Sukardi and Yonnawati
2022), mendialogkan antara penggunaan legal
formal dengan klaim moralitas di kehidupan
masyarakat yang terus berubah-ubah.

Hukum yang diperlakukan sebagai produk

rasional manusia, bertujuan untuk mengatur
kehidupan sosial manusia — secara logis,
terstruktur, terukur, dan teinstitusionalisasi.

Terlebih, sistem hukum yang sifatnya mengikat
seringkali memiliki celah digunakan sebagai alat
kendali kekuasaan untuk memenuhi kebutuhan dan
melindungi kepentingan golongan tertentu — bukan
hanya dominasinya terhadap masyarakat “kelas
bawah”, melainkan juga dominasi terhadap alam
dan lingkungan. Hukum yang demikian bersifat
antroposentris, bahkan pelakunya layak disebut
sebagai environmental  destroyer  gang.
Antroposentrisme sendiri merujuk pada pengertian
bahwa manusia ditempatkan pada posisi sentral
atau pusat dalam alam semesta, sehingga berhak
menentukan nilai dalam kehidupan (Suryajaya
2020). Konsep ini bersifat hierarkis, menempatkan
manusia pada kondisi moral dan nilai yang lebih
tinggi dibandingkan makhluk hidup lainnya. Hal
tersebut mendorong pada pandangan bahwa
manusia adalah subjek yang bebas, sedangkan
alam dianggap sebagai objek atau sumber daya
yang dapat dikelola, dieksploitasi, dan dapat
dimiliki oleh manusia.

3.3 Jaringan-aktor dan Parlemen Benda

Latour

Latour menolak pandangan bahwa hanya
manusia yang memiliki agensi, nilai, dan otoritas.
Dalam teori jaringan aktor, ia menyatakan bahwa
non-manusia — baik itu hewan, alam, virus,
maupun teknologi — memiliki agensi relatif yang
dapat mempengaruhi jaringan relasi sosial. Oleh
karena itu, dalam membangun suatu sistem
kehidupan, perlu dipahami bahwa moralitas bukan
hanya urusan manusia, tetapi juga muncul dari
interaksi kompleks antara aktor manusia dan non-
manusia. Paradigma ini menjadi jangkar landasan
moral untuk menentukan kebijakan-kebijakan
yang memperhitungkan keseimbangan ekosistem.



Ahmad Fatkhur Rohman, Rofiki, dan Dini Rahmawati. 2026. “Membongkar Antroposentrisme Hukum Indonesia Dalam
Perspektif Aktor-Jaringan Dan Struktur Sosial Pada Fenomena Krisis Lingkungan”.

Latour membangun sebuah relasi yang
bersifat homogen, dengan menarik pengertian
antara fakta dan nilai yang bersifat kuno.
Menurutnya untuk memahami keduannya, perlu
menguji proposisi yang ada dalam keduanya. Fakta
sendiri oleh Latour dijelaskan memiliki dua
prasyarat yang kontradiktif, yakni fakta untuk
menekankan pentingnya atau tidaknya untuk
dilakukan diskusi — dan menekankan pentingnya
untuk tidak berdiskusi. Sedangkan nilai, beroperasi
untuk menyoroti apakah nilai sifatnya privat dan
subjektif — atau sebenarnya ada entitas-entitas lain
yang belum dikondisikian yang menjukkan nilai
sebagai sesuatu yang universal. Semuanya
terkandung dalam empat persyaratan, yang jika
disederhanakan akan mengarahkan pandangan kita
pada usaha — pertama, kekuasaan yang perlu
dipertimbangkan dan mengarah pada pertanyaanan
seberapa besar kemampuan kita. Dan yang kedua,
kekuasaan untuk mengatur, yang dibangun atas
pertanyaan dapatkah kita hidup bersama — sebab di
dalamnya tersusun paradigma hierarki dan institusi
(Latour 2004).

Lebih dalam lagi, jaringan aktor Latour
sebagai paradigma ontologis, tidak beroperasi pada
wilayah moral atau nilai yang tetap, melainkan
senantiasa menekankan keterhubungan dinamis
dan simetris di antara berbagai aktor. Sehingga
dalam kerangka ini, negosiasi antar aktor
berlangsung secara terus menerus untuk
membentuk dunia bersama. Dalam usaha inilah
Latour berupaya mengumpulkan seluruh proposisi
yang baru untuk dipertimbangkan dalam rangka
mengartikulasikan satu dunia bersama yang
koheren — sebuah jaringan kolektif, bentuk
ontology relasional (Latour 2005). Untuk
mengakomodasi seluruh hak aktor atau aktan,
Bruno Latour mengusulkan  pembentukan
“parlemen benda” dalam wilayah politik sebagai
upaya menyejajarkan seluruh entitas yang terkait
dalam memperoleh hak bicara. Sebab dunia yang
dikatakan modern saat ini, dunia yang menganggap
ilmu pengetahuan senantiasa bersifat objektif,
dunia yang menempatkan manusia sebagai
pengendali moral kehidupan — merupakan
gambaran mitos modern yang sesungguhnya,
semuanya adalah klaim modernitas yang memicu
ketimpangan-ketimpangan di alam semesta
(Latour 1993). Sebab, ada ruang di mana manusia
belum dewasa secara epistemik menjalankan
hukum berdasarkan kepentingan kelompoknya
berbasis ilmu pengetahuan yang dikatakan
“objektif atau ilmiah”, sehingga kata “ilmiah”
hanya menjadi topeng bagi manusia setengah
matang menjalankan aksinya.

261

3.4 Ekologi Sosial dan Hukum Pembebasan

Bookchin

Murray Bookchin adalah seorang pemikir
radikal Amerika yang lahir pada 14 Januari 1921 di
New York City, dari keluarga imigran Yahudi
Rusia. Perjalanan intelektualnya dimulai ketika
terjadi kekacauan politik abad ke-20, di mana
keluargannya juga terdampak membawanya
kepada keterlibatan gerakan-gerakan kiri (Putra,
2022:75). Puncak kontribusi intelektual Bookchin
terletak pada pengembangan teori ekologi sosial,
sebuah pendekatan yang mengaitkan krisis
lingkungan dengan struktur sosial yang hirarkis
dan menindas. Untuk menyelesaikan krisis
ekologis, tidak cukup hanya dengan reformasi
teknologis atau moral, melainkan harus dengan
pembongkaran struktur sosial yang tidak setara
(Oral, 2023:398). Konsep ini kemudian menjadi
dasar dari kritiknya terhadap ekologi dalam bentuk
yang lebih apolitis, seperti deep ecology, yang ia
nilai cenderung antihumanis dan mistis.

Salah satu ciri khas dari ekologi sosial
adalah penekanannya pada hierarki sosial sebagai
sumber utama dominasi ekologis. Bookchin
menegaskan bahwa sebelum manusia
mengeksploitasi alam, terlebih dahulu terjadi
eksploitasi sesama manusia. Hubungan antara
majikan dan pekerja, antara laki-laki dan
perempuan, antara penguasa dan rakyat,
menciptakan budaya dominasi yang kemudian
direproduksi dalam hubungan manusia dengan
alam. Maka dari itu, untuk menyelesaikan krisis
lingkungan secara fundamental, kita harus
menghapus semua bentuk hierarki sosial dan
membangun masyarakat yang egaliter (Bookchin
2006). Selain ekologi sosial, Bookchin juga
menggagas konsep munisipalisme libertarian,
yaitu sistem politik berbasis komunitas lokal
dengan demokrasi langsung sebagai prinsip utama.
Ia percaya bahwa transformasi sosial dan ekologis
harus dimulai dari ruang kota dan komunitas lokal
yang dikelola secara partisipatif (Shelley,
2024:240). Arah dari munisipalisme libertarian
jika diamati lebih dekat akan mengarah pada
hukum pembebasan, di mana kelompok
Masyarakat (konteks) diberikan keleluasaan dalam
merumuskan kebijaksanaannya terhadap alam,
dalam pengertian mereka diberi peran untuk turut
andil dalam upaya politis perumusan kebijakan-
kebijakan lingkungan.

Struktur sosial yang mendominasi atau
bersifat hierarkis adalah poin utama yang disorot
Bookchin bagaimana banyak ketimpangan dan
krisis yang terjadi di alam. Bookchin mengajak



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2). https://doi.org/10.55448/z4yanf91.

menengok ke belakang, di kondisi kehidupan non-
hierarkis, misalnya masyarakat primitif — mereka
tidak mengalami realitas yang manusia modern
alami melalui filter yang mengkategorikan
fenomena dalam istilah “superior” dan “inferior”
atau kelas “atas-bawah”. Kondisi masyarakat
organik ini bahkan tidak memiliki istilah
kesetaraan. Dorothy Lee misalnya yang
menguraikan tentang pikiran “primitive” bahwa
kesetaraan ada sebagai sifat dasar setiap budaya,
sebagai hasil dari kondisi struktur budaya
masyarakat — bukan sebagai prinsip yang harus
diterapkan. Titik tekannya pada masyarakat
organik adalah penghormatan mutlak terhadap
manusia, terhadap semua individu tanpa
memandang usia dan jenis kelamin (Bookchin
2024).
3.5

Relevansi Pemikiran Bookchin dan

Latour dalam Kajian Filsafat Hukum

Meski tidak secara langsung memasuki
ranah kajian filsafat hukum, pemikiran Latour dan
Bookchin bisa menjadi struktur untuk memahami
dan membentuk basis moralitas dalam — baik
pengimplementasian hukum maupun upaya
pembentukan hukum itu sendiri. Krisis ekologi
yang terjadi saat ini menuntut manusia yang
memiliki kesadaran penuh di antara makhluk
lainnya tanpa penegasan subjek-objek maupun
superior-interior — mengharuskan untuk menyusun
kembali struktur kehidupan yang menghargai
seluruh entitas. Praktek eksploitasi alam seperti
pembukaan lahan kelapa sawit, pertambangan, dan
sejenisnya  telah  jelas-jelas  mengganggu
keseimbangan alam. Terlebih dalam praktek
pengelolaan usaha ekstraktif tersebut seringkali
menggunakan jargon untuk kepentingan nasional,
padahal masyarakat lokal-lah yang paling
dirugikan. Hukum yang berlaku hari ini cukup
jelas, bahwa segala bentuk pengelolaan
pertambangan yang mendapatkan perizinan atau
“legal” telah dilindungi oleh negara. Fenomena
tersebut sah secara hukum, meskipun secara moral
problematis yang memperlihatkan ketimpangan
dan kerusakan yang dialami oleh masyarakat lokal
maupun alam, sebab hukum yang demikian bersifat
positivisme (Giyono 2020; Dewi 2019; Hermanto
2016). Sehingga, kajian moral sebagai pemandu
hukum selalu menarik perhatian. Pendekatan
Bookchin dan Latour ini mencoba mendobrak
bangunan hukum yang saat ini berlaku, khususnya
di Indonesia perihal usaha ekstraktif yang menjadi
penyebab krisis lingkungan.

Sebagai kajian awal, pendekatan Latour
tentang jaringan aktor bisa menjadi wadah untuk

262

memetakan  bagaimana  seharusnya  hukum
terbentuk. Dalam hal ini, banyak aktor yang terjalin
dalam hubungan aktan, menunjukkan selain
manusia juga terdapat entitas lain baik yang biotik
maupun abiotik (Latour 2005). Semua entitas
tersebut bagi Latour harus dimasukkan pada suatu
sistem politik yang setara, semua memiliki hak.
Namun, daripada jauh membahas konsep yang
sangat abstrak terkait entitas non-manusia — kita
bisa memulai pada konteks aktor manusia. Bahwa,
pembuat kebijakan adalah mereka yang memiliki
kewenangan legal untuk merumuskan kebijakan
publik, meliputi lembaga legislatif, eksekutif,
maupun yudikatif serta badan administratif
(Muadi, MH, and Sofwani 2016). Namun dalam
konteks pengelolaan tambang, pemerintah pusat
melalui Menteri ESDM menjadi aktor utama yang
memiliki kewenangan sebagai perumus kebijakan,
juga melibatkan DPR, LSM, maupun warga

negara.
Namun, aktor lain seperti keterlibatan
masyarakat seringkali ditempatkan di tepian

harapan, tidak diikutsertakan dalam dialog untuk
merumuskan pembentukan kebijakan. Bahkan
tidak jarang mulut mereka dibeli dengan uang
untuk suksesi pertambangan. Kehidupan harus
dijahit dengan dialog-dialog yang terbuka,
membukakan ruang selebar-lebarnya bagi semua
aktor untuk terlibat — dalam porsinya — atau kata
Latour melalui konsep Gaia, menjelaskan sebuah
sistem yang mandiri untuk mengatur kehidupannya
sendiri, bahwa tanpa dikelola manusia pun, alam
bisa berkembang secara mandiri dengan sempurna,
sebuah penegasan penghapusan damarkasi dualism
alam dan manusia (Robet and Rozak 2023).
Begitupun juga dengan hukum, perumusannya
harus melibatkan aktor-aktor yang terlibat di
lapangan, sehingga produknya benar-benar
rasional mengacu pada kepentingan maupun
kebutuhan secara luas — bukan hukum yang
tertutup dan menghardik kelas-kelas bawah.
Pendekatan Latour jika dipahami dengan benar,
juga bisa menjadi instrumen untuk membentuk
kesadaran moral ekologis dalam hukum.

Jika Latour beroperasi pada wilayah
jaringan-aktor untuk membubuhkan kesadaran
ekologis bersama, Bookchin justeru berangkat
melalui pernyataan bahwa “krisis ekologi,
merupakan krisis struktur sosial” — dengan begitu,
usaha memperbaiki lingkungan harus dimulai
dengan memperbaiki struktur sosial masyarakat.
Bookchin menegaskan bahwa krisis lingkungan
adalah hasil dari struktur masyarakat yang
dominatif dan hierarkis. Struktur demikian yang
melegitimasi mental menjajah dan menjarah.



Ahmad Fatkhur Rohman, Rofiki, dan Dini Rahmawati. 2026. “Membongkar Antroposentrisme Hukum Indonesia Dalam
Perspektif Aktor-Jaringan Dan Struktur Sosial Pada Fenomena Krisis Lingkungan”.

Dalam konteks pembentukan hukum, otoritas
tertinggi sudah jelas adalah pemerintah pusat,
DPR, dan semua lembaga yang berada dalam
naungan pemerintahan. Masyarakat adalah kelas
bawah yang usulannya seringkali tidak didengar,
sekalipun didengar tetapi tidak dipertimbangkan.
Struktur demikian yang menjadi hukum menjadi
tertutup — politik telah benar-benar membawa
keberkahan bagi mereka yang berada dalam
struktur atas. Oleh sebab itu juga, Bookchin
menginginkan partisipasi komunitas masyarakat
yang organik — yang idealis, progresif dalam
membongkar kemapanan-kemapanan  struktur
sosial yang terpusat dengan membangun
komunitas rakyat lokal (Bee 2018).

Partisipasi komunitas lokal yang ditawarkan
Bookchin dan Latour dalam proses pengambilan
keputusan hukum dan kebijakan sebenarnya juga
sudah sejalan dengan prinsip fus Soli dalam
Putusan Mahkamah Konstitusi (MK) Nomor
35/PUU-X/2012 tentang perihal mengakui hak
masyarakat adat atas Hutan Adat. Pengakuan
tersebut merupakan sebuah bentuk penolakan
terhadap sentralitas hukum yang dominatif dan
pengakuan terhadap aktor manusia yang
terpinggirkan sebagai actan yang memiliki
pengaruh pengaruh penting dalam jejaring
ekologis.

Hukum lingkungan saat ini banyak dikelola
secara sentralistik oleh negara, dan sering menjadi
alat kompromi politik dan ekonomi untuk
kepentingan personal dan golongan. Bookchin
mengusulkan  demokrasi  langsung  berbasis
komunitas lokal (munisipalisme libertarian)
sebagai tempat perumusan hukum yang lebih
responsif terhadap kondisi ekologis setempat
(Nasution and Lubis 2024). Dalam kerangka ini,
masyarakat tidak sekadar objek hukum, tapi subjek
aktif dalam pembentukan norma ekologis. Untuk
itu, sistem hukum yang ada saat ini harus di
reformulasi, ditata ulang. Hukum harus
mengakomodasi  keadilan  setinggi-tingginya,
diterapkan secara tegas dan transparan — sebab
seluruh masyarakat perlu mengetahui sebenarnya
apa yang terjadi dengan sistem hukum di
Indonesia, bagaimana aturan bisa dipesan oleh
yang bekepentingan dan berkuasa. Biarkan
masyarakat ikut belajar dan menilai secara kritis
dan mengambil sikap.

3.6 Reformulasi Hukum: Mengakomodasi
Keadilan Ekologis
Krisis lingkungan dewasa ini tidak hanya
menghadirkan ancaman ekologis, tetapi juga
membuka kecacatan dalam sistem hukum modern

263

yang telah lama dihormati sebagai pilar keadilan.
Di balik semboyan netralitas dan rasionalitasnya,
hukum modern menyimpan bias antroposentris
yang mendalam. la dibentuk dalam bingkai sejarah
yang memisahkan manusia dari alam, membangun
hirarki di mana hanya manusia yang diakui sebagai
subjek hukum — sementara hutan, tanah, air, udara,
dan seluruh makhluk hidup lainnya direduksi
menjadi objek, sumber daya, atau asset (Putra,
2020). Paradigma ini tidak lahir dari ruang hampa,
tetapi merupakan produk dari proyek modernitas
Barat yang menempatkan manusia sebagai pusat
semesta dan menjadikan alam sebagai entitas yang
bisa dimiliki, dikendalikan, atau ditaklukkan.
Paradigma dikotomi di Indonesia sendiri semakin
menguat ketika bangsa Barat menjajah Indonesia
(Wira, Muda, & Khairul, 2018).

Paradigma ini memiliki konsekuensi yang
nyata. Undang-Undang dan peraturan yang ada
seringkali mengakomodasi dan cenderung
berpihak kepada kepentingan ekonomi dan
korporasi ketimbang pada upaya keberlanjutan
ekologis. Hal ini tercermin dari pelbagai fenomena
yang bisa diamati bersama, bagaimana hutan
dilenyapkan oleh izin konsensi yang sah menurut
hukum, bahkan pemberian Wilayah Izin Usaha
Pertambangan (WIUP) kepada badan usaha kecil,
menengah, dan organisasi kemasyarakatan
keagamaan  berdasarkan  skema  prioritas.
Persetuyjuan DPR akan Rancangan Undang-
Undang perubahan keempat atas Undang-Undang
Nomor 4 Tahun 2009 tentang Pertambangan
Mineral dan Batu Bara atau disebut sebagai RUU
Minerba telah menunjukkan adanya upaya
pengabaian pemerintah terhadap perlindungan
lingkungan, termasuk hak masyarakat (Pitaloka
2025). Jika demikian, hukum tidak hanya gagal
melindungi ekosistem, tetapi juga menjadi bagian
dari masalah itu sendiri.

Di sinilah pentingnya gagasan keadilan
ekologis sebagai arah baru dalam mereformulasi
hukum. Keadilan ekologis tidak hanya berbicara
tentang distribusi sumber daya secara adil antar
manusia, tetapi juga menuntut pengakuan terhadap
nilai dan hak entitas non-manusia (Pambudhi and
Ramadayanti 2021). la menuntut pergeseran dari
paradigma  antroposentris ke  paradigma
keseimbangan alam - yang melihat semua
makhluk hidup sebagai bagian dari jejaring
kehidupan yang setara dan saling bergantung
(Ngahu, 2020). Reformulasi hukum harus bergerak
menuju kerangka yang tidak hanya melibatkan
manusia sebagai subjek hukum, melainkan juga
memberikan tempat bagi ekosistem, spesies lain,
dan unsur-unsur alam sebagai aktor yang sah dalam



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2). https://doi.org/10.55448/z4yanf91.

sistem keadilan. Dalam konteks ini, pendekatan
teori aktor-jaringan dari Bruno Latour sangat
relevan, menegaskan bahwa alam bukan hanya
latar belakang dari aktivitas manusia, tetapi adalah
bagian dari jaringan aktor yang membentuk realitas
sosial dan politik secara aktif (Latour 2005).

Namun terdapat tantangan dalam melakukan
reformulasi hukum sebagai sarana
pengakomodasian keadilan ekologis. Struktur
sosial yang timpang menjadi masalah nyata
bagaimana hukum dibuat dan dijalankan. Hukum
yang benar-benar berpihak pada lingkungan
mensyaratkan juga pembongkaran terhadap
struktur kapitalisme global yang menempatkan
alam sebagai objek eksploitasi. Lebih dari itu,
sistem hukum yang bersifat legal-formal juga
memperburuk wajah sistem hukum, di mana tidak
sedikit para hakim terjebak pada logika
positivistik, yang menekankan ketaatan pada teks,
sifatnya mandatory dan mengabaikan substansi
keadilan bagi kemanusiaan (Sudiyana and Suswoto
2018). Dalam banyak kasus, kerusakan ekologis
juga terjadi karena sistem politik yang tidak sehat
yang digunakan untuk melegalkan kepentingan
modal atas nama pembangunan, dan seringkali
hukum tidak cukup berani untuk ditegakkan atau
bahkan menjadi bagian dari instrumen politik. Oleh
sebab itu, reformulasi hukum juga harus bersifat
struktural dan emansipatoris — membebaskan
hukum dari cengkeraman logika pasar dan
membuka ruang bagi suara-suara yang selama ini
dibungkam, seperti komunitas adat, masyarakat
yang terdampak jangka panjang, serta tentu saja —
alam itu sendiri.

Dengan demikian, ketika berbicara tentang
reformulasi hukum untuk keadilan ekologis, yang
dimaksud bukanlah revisi teknis terhadap
perangkat normatif, melainkan proyek
transformasi paradigma hukum itu sendiri. Sebuah
pembalikan cara pandang, dari hukum yang
mengatur objek alam, menjadi hukum yang hidup
dalam dan bersama jaringan ekologis. Hukum
sebagai alat perekayasa sosial untuk kepentingan
masyarakat, bukan alat di tangan elife. Hukum
harus menuju jalan keadilan, bukan hanya jalan
bagi para pemangku kepentingan-kekuasaan.
Hukum masa depan harus memungkinkan bumi
“berbicara”, bukan sekadar diwakili — hukum masa
depan harus berpijak pada kesadaran bahwa
keberlanjutan hidup tidak mungkin dicapai tanpa
keadilan ekologis sebagai fondasinya

264

4 PENUTUP

Hukum modern telah menjelma menjadi
instrumen dominasi manusia atas alam,
melanggengkan relasi hierarkis yang merusak
tatanan ekologis. Dalam terang pemikiran Murray
Bookchin dan Bruno Latour, hukum harus
direkonstruksi menjadi medium emansipasi, bukan
sekadar mekanisme legal formal yang netral.
Bookchin menekankan pentingnya membongkar
struktur sosial yang menindas, sementara Latour
mendorong pemaksimalan peran aktor dalam
parlemen, dalam hal ini adalah masyarakat, aktor
yang seringkali dilupakan dalam perumusan
kebijakan. Keduanya mengajukan visi hukum
ekologis yang partisipatif dan inklusif. Oleh karena
itu, membebaskan hukum dari belenggu
antroposentrisme berarti membebaskan kehidupan
itu sendiri dari struktur kuasa yang timpang.
Hukum mesti membuka diri sebagai ruang
dialektis yang merangkul manusia dan alam dalam
jaringan eksistensi yang saling menopang. Ini
menjadi tugas etik-politik di era kontemporer saat
ini, yakni menulis ulang hukum dalam bahasa
keadilan ekologis, keberlanjutan hidup, dan
kelengkapan moral. Termasuk rekomendasi
pengeleminasian bagi aktor yang merusak dalam
sistem hukum yang diproyeksikan untuk keadilan
ekologis.

DAFTAR PUSTAKA

A Wira, Puspita, Siraturrahman R Muda, and Rijal
M Khairul. 2018. “Problematika dan Solusi
Dikotomi Ilmu di Indonesia.” Tarbiyah Wa
Ta’lim: Jurnal Penelitian Pendidikan &
Pembelajaran 5 (2).

Aburaera, Sukarno, Muhadar, and Maskun. 2017.
Filsafat Hukum Teori Praktik. Cet. 5. Jakarta:
Kencana.

Aprita, Serlika, and Rio Adhitya. 2020. Filsafat
Hukum. Edited by Shara Nurachma. Cet. 1.
Depok: Rajawali Pers.

Arif, Ahmad. 2025. “Raja Ampat dan Petaka
Lingkungan di Pulau-Pulau Kecil yang
Ditambang.” Kompas.Id. June 9, 2025.
https://www.kompas.id/artikel/raja-ampat-
dan-petaka-lingkungan-di-pulau-pulau-kecil-
yang-ditambang.

Austin, John. 1832. The Province of Jurisprudence
Determined. London: University of London.

Bee, Tizz. 2018. “Why Libertarian Municipalism
Is More Needed Today than Ever Before.”
Uneven Earth. November 25, 2018.
https://unevenearth.org/2018/11/why-



Ahmad Fatkhur Rohman, Rofiki, dan Dini Rahmawati. 2026. “Membongkar Antroposentrisme Hukum Indonesia Dalam
Perspektif Aktor-Jaringan Dan Struktur Sosial Pada Fenomena Krisis Lingkungan”.

libertarian-municipalism-is-more-needed-
today-than-ever-before/.

Bookchin, Murray. 2006. Social Ecology and
Communalisme. Oakland: AK Press.

. 2024. Toward an Ecological Society.

Edited by Debbie Bookchin. 2nd ed.
California: AK Press.
Dewi, Aida. 2019. “Injustice Positivisme

Perspektif Moral dan Etika Dalam Sistem
Penegakan Hukum Pidana Di Indonesia.”
Legal Standing : Jurnal llmu Hukum 3 (1).
https://doi.org/10.24269/1s.v311.1664.

Giyono, Urip. 2020. “Kajian Kritis Hubungan
Hukum dan Moral dalam Paradigma
Positivisme Hukum.” Jurnal Yustitia 21 (2).
https://doi.org/10.53712/yustitia.v21i2.992.

Habermas, Jirgen. 1996. Between Facts and
Norms Contributions to a Discourse Theory
of Law and Democracy. Maiden: Polity Press.

Haryadi, Dwi, Darwance Darwance, and Putra
Pratama Saputra. 2020. “Antroposentrisme
dan Budaya Hukum Lingkungan (Studi
Eksploitasi Timah di Belitung Timur).”
PROGRESIF:  Jurnal Hukum 14 (1).
https://doi.org/10.33019/progresif.v14il.177
7.

Herlina, Nina. 2017. “Permasalahan Lingkungan
Hidup dan Penegakan Hukum Lingkungan di
Indonesia.” Jurnal limiah Galuh Justisi 3 (2).
https://doi.org/10.25157/jigj.v3i2.93.

Hermanto, Bambang Asep. 2016. “Ajaran
Positivisme Hukum di Indonesia: Kritik dan
Alternatif Solusinya.” Jurnal Hukum dan
Bisnis (Selisik) 2 (2).

Iryanti, Dian. 2025. “Krisis Lingkungan 2025: 4
Catatan WALHI yang Harus Diketahui.”
Indonesia Environment and Energy Center
(IEC). May 12, 2025.

Kelsen, Hans. 1967. Pure Theory of Law.
Translated by Max Knight. 2nd ed. Los
Angeles: University of California Press.

Latour, Bruno. 1993. We Have Never Been
Modern. Cambridge: Harvard University
Press.

. 2004. Politics Of Nature. Cambridge:

Harvard University Press.

2005. Reassembling the Social: An
Introduction to Actor Network Theory.
Oxford: Oxford University Press.

Muadi, Sholih, Ismail MH, and Ahmad Sofwani.
2016. “Konsep dan Kajian Teori Perumusan
Kebijakan Publik.” JRP (Jurnal Review

Politik) 6 (2): 195-224.
https://doi.org/10.15642/jrp.2016.6.2.195-
224,

265

Nasution, Faiz Albar, and Ahmad Sayyidulhaq
Arrobbani  Lubis. 2024.  “Demokrasi
Langsung Munisipalisme Libertarian sebagai
Substansi Gerakan Agraria.” Jurnal Kajian
Agraria Dan Kedaulatan Pangan (JKAKP) 3
(D): 9-16.
https://doi.org/10.32734/jkakp.v3il.15310.

Nisa, Anika Ni’matun, and Suharno Suharno.

2020. “Penegakan Hukum  Terhadap

Permasalahan Lingkungan Hidup untuk

Mewujudkan Pembangunan Berkelanjutan.”

Jurnal  Bina Mulia Hukum 4 (2).

https://doi.org/10.23920/jbmh.v4i2.337.

Emin. 2023. “Murray Bookchin’s

Understanding  of  Social  Ecology.”

Beytulhikme An International Journal of

Philosophy 13 (13:3): 391-414.

https://doi.org/10.29228/beytulhikme.66197.

Pambudhi, Hario Danang, and Ega Ramadayanti.
2021. “Menilai Kembali Politik Hukum
Perlindungan Lingkungan dalam UU Cipta
Kerja untuk Mendukung Keberlanjutan
Ekologis.” Jurnal Hukum Lingkungan
Indonesia 7 2).
https://doi.org/10.38011/jhli.v7i2.313.

Pitaloka, Putri Safira. 2025. “RUU Minerba
Disetujui, Apa Urgensinya?” Tempo.Co.
January 28, 2025.

Putra, I Wayan Sunampan. 2020. “Etika
Lingkungan Dalam Upacara Tumpek Wariga
Pada Mas-Yarakat Bali.” SRUTI: Jurnal
Agama Hindu 01.

Putra, Moch. Rizky Pratama. 2022. “Murray
Bookchin; Dari Bolshevik Ke Marxis
Otonomis.” The Sociology of Islam 5 (1): 69—
94. https://doi.org/10.15642/js1.2022.5.1.69-
94.

Republik Indonesia. 2014. UU Nomor 01 Tahun
2014 Tentang Pengelolaan Wilayah Pesisir
dan Pulau-Pulau Kecil. Undang-Undang
Republik Indonesia. Indonesia.

Riyanto, Astim. 2003. Filsafat Hukum. Bandung:
Yapemdo.

Robet, Robertus, and U Abdul Rozak. 2023.
“Konstruktivisme  Bruno Latour dan
Implikasinya Terhadap Ide Keagenan
Sosiologi.” Masyarakat: Jurnal Sosiologi 28
(2). https://doi.org/10.7454/mjs.v28i2.13565.

Shelley, Cain. 2024. “Murray Bookchin and the
Value of Democratic Municipalism.”
European Journal of Political Theory 23 (2):
224-45.
https://doi.org/10.1177/14748851221128248

Oral,



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2). https://doi.org/10.55448/z4yanf91.

Silva S.Thesalonika Ngahu. 2020. “Mendamaikan
Manusia dengan Alam: Kajian Ekoteologi.”
Jurnal Teologi Kristen Volume 2.

Sudiyana, Sudiyana, and Suswoto Suswoto. 2018.
“Kajian Kritis Terhadap Teori Positivisme
Hukum dalam Mencari Keadilan Substantif.”
QISTIE 11 (D).
https://doi.org/10.31942/jqi.v11i1.2225.

Sukardi, Dina Haryati, and Yonnawati Yonnawati.
2022. “Peranan Filsafat Hukum dalam
Pembaharuan Hukum Perdata Formil dan
Materil.” Justicia Sains.: Jurnal Ilmu Hukum
7 (2). https://doi.org/10.24967/jcs.v7i2.1964.

Sulistya, Ananda Ridho. 2025. “5 Kasus
Kerusakan Lingkungan Karena Aktivitas
Pertambangan.” Jakarta.

Suryajaya, Martin. 2020. “Antroposentrisme Dan
Krisis Lingkungan Hidup.”
Martinsuryajaya.Com. 2020.

Toon, Adam. 2025. “We Have Never Been
Cartesian.”  Synthese 205 (3): 109.
https://doi.org/10.1007/s11229-024-04891-7.

266



