
258 

 

Jurnal Ekologi, Masyarakat dan Sains 
E-ISSN: 2720-9717 
Volume 6, Nomor 2, 2025 
ECOTAS 
https://journals.ecotas.org/index.php/ems 
https://doi.org/10.55448/ems  

  

 Artikel Ulasan 

 
Riwayat Artikel: 

 
Masuk: 23-06-2025 

Diterima: 06-12-2025 

Dipublikasi: 03-01-2026 

 
Cara Mengutip 

Ahmad Fatkhur Rohman, 

Rofiki, dan Dini 

Rahmawati. 2026. 

“Membongkar 

Antroposentrisme Hukum 

Indonesia Dalam Perspektif 

Aktor-Jaringan Dan 

Struktur Sosial Pada 

Fenomena Krisis 

Lingkungan”. Jurnal 

Ekologi, Masyarakat Dan 

Sains 6 (2). 

https://doi.org/10.55448/z4y

anf91. 

Membongkar Antroposentrisme Hukum 

Indonesia dalam Perspektif Aktor-Jaringan 

dan Struktur Sosial pada Fenomena Krisis 

Lingkungan 
 

Ahmad Fatkhur Rohman1 , Rofiki2, Dini Rahmawati3 
 
1,2Universitas Gadjah Mada, Kab. Sleman, DIY 

 Penulis koresponden: ahmadfatkhurrohman@mail.ugm.ac.id  
 

3UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Kab. Sleman, DIY 

 

Abstrak: Krisis lingkungan global menuntut dekonstruksi paradigma hukum yang masih 

didominasi oleh antroposentrisme, yakni pandangan yang menempatkan manusia sebagai 

pusat dari segala norma dan kepentingan. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain 

studi pustaka, artikel ini bertujuan mengeksplorasi pemikiran Bruno Latour dan Murray 

Bookchin sebagai pendekatan alternatif terhadap hubungan manusia, hukum, dan alam. 

Melalui perspektif Latour, hukum dipahami sebagai jaringan aktor, termasuk non-manusia 

(alam), yang memiliki agensi dalam proses politik dan hukum. Sementara itu, Bookchin 

menekankan pentingnya ekologi sosial dan kritik terhadap dominasi hierarkis sebagai akar 

krisis ekologis. Artikel ini bersifat kajian fisafat kritis dengan analisis konten yang sifatnya 

deskriptif dan reflektif.  Hasil Penelitian ini menunjukkan, bahwa ketimpangan ekologis saat 

ini merupakan ketimpangan struktur sosial yang sangat dominative dan hirarkis. Aktor dalam 

perumusan hukum atau kebijakan seringkali terbatas, masyarakat secara luas tidak banyak 

diikutsertakan dalam proses penyusunan kebijakan. Artikel ini diharapkan mampu 

mendorong reformulasi hukum lingkungan yang lebih inklusif terhadap seluruh jaringan 

aktor dalam merespons tantangan ekologi kontemporer – termasuk krisis moral di dalamnya. 

Kata Kunci:  Antroposentrisme Hukum, Moral, Krisis Lingkungan, Bookchin, Latour 

 

Lisensi: 
 
Hak Cipta (c) 2025 Jurnal 
Ekologi, Masyarakat dan 
Sains 
 

 
 
Artikel ini berlisensi 
Creative Commons 
Attribution-
NonCommercial 4.0 
International License. 
 

Abstract: The global environmental crisis demands a deconstruction of the legal paradigm 

that is still dominated by anthropocentrism, a view that places humans at the center of all 

norms and interests. Using a qualitative approach with a library study design, this article 

explores the thoughts of Bruno Latour and Murray Bookchin as two philosophers who offer 

alternative approaches to the relationship between humans, law, and nature. Through 

Latour's perspective, law is understood as a network of actors, including non-human actors 

(nature), who have agency in political and legal processes. Meanwhile, Bookchin emphasizes 

the importance of social ecology and critiques hierarchical domination as the root of the 

ecological crisis. This article is a critical philosophical study with descriptive and reflective 

content analysis. This research shows that current ecological inequality is a highly dominant 

and hierarchical social structure. Actors in the formulation of law or policy are often limited, 

and the broader community is not widely involved in the policy-making process. This article 

is expected to encourage the reformulation of environmental law that is more inclusive of the 

entire network of actors in responding to contemporary ecological challenges—including the 

moral crisis within them. 

 Keywords: Legal Anthropocentrism, Morality, Environmental Crisis, Bookchin, Latour 

  

https://journals.ecotas.org/index.php/ems
https://doi.org/10.55448/ems
mailto:ahmadfatkhurrohman@mail.ugm.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi.org/10.55448/z4yanf91&domain=pdf&date_stamp=2026-03-01


Ahmad Fatkhur Rohman, Rofiki, dan Dini Rahmawati. 2026. “Membongkar Antroposentrisme Hukum Indonesia Dalam 

Perspektif Aktor-Jaringan Dan Struktur Sosial Pada Fenomena Krisis Lingkungan”. 

259 

 

1       PENDAHULUAN

 

Krisis ekologis global saat ini menunjukkan 

eskalasi yang mengkhawatirkan. WALHI 

setidaknya telah mencatat empat krisis lingkungan 

di tahun 2025, di antaranya prediksi laju 

deforestasi yang kian melonjak tajam, eksploitasi 

pulau kecil untuk pertambangan, lemahnya 

penegakan hukum lingkungan, dan kriminalisasi 

yang diterima oleh pejuang lingkungan. Semua hal 

tersebut terjadi sebab terdapat berbagai pemicu, 

seperti adanya celah-celah hukum bagi 

perusahaan-perusahaan untuk mengalihfungsikan 

kawasan hutan, umumnya didasarkan pada 

kepentingan ekonomi jangka pendek. 

Ketimpangan struktural, ketidakkonsistenan 

hukum, bahkan anggapan pada petani, nelayan, dan 

masyarakat adat yang bersuara, diposisikan 

sebagai penghambat investasi juga menjadi faktor 

utama krisis ini (Iryanti 2025). Di antara 

banyaknya problematika yang terjadi – umat 

manusia justeru terjebak dalam delusi hukum yang 

netral dan adil. Hukum dalam ranah ekologis 

terlihat timpang, tidak tegas, dominasi institusional 

bebas merdeka dalam memperlakukan alam 

berdasarkan legalitas hukum seperti yang terlihat 

dalam usaha tambang yang sedang marak terjadi 

(Sulistya 2025), sedangkan masyarakat bawah, 

lokal, seringkali dibuat lumpuh tidak berdaya. 

Krisis lingkungan bukanlah krisis ekologis 

semata, melainkan juga krisis struktur sosial – 

krisis cara manusia membentuk relasi kuasa, 

termasuk dalam bentuk paling formalnya – hukum. 

Dalam skema modernitas, hukum telah menjadi 

representasi dari tata dunia yang mengasingkan 

alam sebagai “lain” yang harus dikendalikan, 

dimiliki, atau diperkosa demi kepentingan 

pertumbuhan ekonomi. Dalam nama hukum, hutan 

ditebang, air dikomodifikasi, dan bumi dijadikan 

ladang eksploitasi. Inilah wajah antroposentrisme 

hukum yang dibungkus dalam jubah “progres” dan 

“regulasi”. Secara legal formal, praktek 

pengelolaan, eksploitasi hutan seperti 

penambangan dan pembukaan lahan untuk 

penanaman sawit sah-sah saja sebab ada dasar 

hukumnya (Austin 1832) – meski tidak 

mengakomodasi kepentingan masyarakat lokal – 

itupun jika didasarkan atas asas memanfaatkan 

alam untuk kepentingan luas secara nasional. Di 

luar dari itu, proyek nasional yang ekstraktif 

tersebut sudah terlampau jauh dari kata bermoral 

jika kita berani jujur mengamati lapangan. 

Melalui pandangan Murray Bookchin, essay 

ini berupaya membedah alam pikiran masyarakat 

untuk menyadari bahwa krisis lingkungan berakar 

pada relasi hierarkis yang dibangun dalam 

masyarakat itu sendiri (Bookchin 2006). Hukum, 

dalam sistem sosial kapitalistik, tidak pernah bebas 

nilai – ia adalah ekspresi dari kekuasaan yang 

cenderung menindas, baik terhadap manusia 

maupun terhadap alam. Maka, membongkar 

antroposentrisme hukum berarti juga membongkar 

kekuasaan sosial yang menopangnya. Jika hukum 

hendak dijadikan pedoman untuk mengatur 

kehidupan masyarakat berlandaskan moral dan 

keberimbangan, maka hukum harus bersifat 

terbuka, progresif, dan dilepaskan dalam bayang-

bayang kepentingan yang mendominasi. Dalam 

ranah ekologis, hukum harus mengakomodasi 

komunitas ekologis yang otonom dan partisipatif – 

dalam pengertian, masyarakat adat atau lokal harus 

dilibatkan dalam pengambilan keputusan hukum, 

bahkan masyarakat secara luas jika didasarkan 

pada perhitungan dampak jangka panjang. 

Sementara itu, Bruno Latour menawarkan 

cara baru dalam memahami keterhubungan antara 

manusia dan alam melalui pendekatan post-

humanistik. Ia menyarankan agar masyarakat 

memperluas panggung politik dan hukum, yakni 

bukan hanya untuk manusia, tetapi juga bagi 

“aktor-aktor bukan manusia” – seperti sungai, 

tanah, hutan, dan spesies lain yang selama ini 

dibungkam oleh sistem representasi modern 

melalui paradigma dualism Cartesian (Toon 2025). 

Dalam Politics of Nature, Latour menyerukan 

pembentukan parlemen ekologis, tempat seluruh 

entitas ekologis diberi ruang dalam diskusi dan 

kebijakan (Latour 2004). 

Meski tidak secara eksplisit membahas 

“hukum” dalam pegertian hukum formal atau legal, 

pendekatan dua pemikir antara Bookchin yang 

radikal-sosial dan Latour yang relasional-ekologis 

– artikel ini berupaya menggugat pondasi hukum 

modern yang eksklusif dan antroposentris, baik 

secara formal maupun praktis, baik proses 

penyusunannya maupun proses penegakannya. 

Pendekatan ini akan menunjukkan bahwa 

membebaskan alam bukanlah tugas ekologis 

semata, tetapi tugas etis dan politis yang harus 

dimulai dari rekonstruksi hukum itu sendiri, 

termasuk rekontruksi moral dalam penggunaan 

hukum. Hukum yang sejati bukan sekadar aturan 

yang tertulis, melainkan hasil partisipasi langsung 

dari komunitas kehidupan, yang di dalamnya 



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2). https://doi.org/10.55448/z4yanf91. 

258 

terdapat jaringan entitas manusia dan non-manusia 

– yang saling menopang dalam jaringan eksistensi. 

Penelitian-penelitian terdahulu yang 

mengkaji isu lingkungan maupun hukum yang 

mengaturnya telah dibahas oleh beberapa peneliti, 

seperti (Herlina 2017) yang menyoroti bahwa 

kerusakan lingkungan disebabkan oleh 

pembangunan yang tidak mempertimbankan aspek 

ekologis – dan dalam proses penegakan hukum, 

peneliti menyatakan bahwa harus didukung oleh 

beberapa faktor seperti sarana hukum, apparat 

penegak hukum, perizinan, sistem amdal, dan 

kesadaran ekologis masyarakat. Penelitian 

selanjutnya dilakukan oleh (Nisa and Suharno 

2020) yang menegaskan bahwa penegakan hukum 

di Indonesia khususnya dalam permasalahan 

lingkungan hidup seperti kebakaran hutan masih 

lemah dan tidak tegas. Penelitian selanjutnya oleh 

(Haryadi, Darwance, and Saputra 2020) menyoroti 

bagaimana budaya hukum belum terbangun, 

sehingga terjadi penambangan timah yang 

mengabaikan kondisi lingkungan – ataupun 

berbenturan dengan kepentingan ekonomi dan 

ketergantungan dengan timah yang menjadikan 

sikap antroposentrisme begitu dominan. 

Berdasarkan literatur di atas, dan sejauh 

penelusuran penulis, belum ada artikel yang 

menyoroti bagaimana sistem hukum di Indonesia 

ini dikaji melalui pendekatan aktor-jaringan yang 

saling terlibat dan pendekatan ekologi sosial 

Bookchin yang menunjukkan struktur dominasi 

mempengaruhi hukum. Positioning penelitian ini 

cukup tegas dalam melihat bagaimana hukum itu 

diciptakan dan dijalankan. Apakah aktor seperti 

masyarakat dan non-manusia diakomodasi dalam 

jaringan perumusan hukum? Bagaimana citra 

hukum yang selama ini dibentuk? Apakah struktur 

sosial masyarakat yang timpang dapat menciptakan 

keadilan ekologis? Bagaimana rumusan untuk 

menciptakan keadilan ekologi yang 

mengakomodasi seluruh entitas, baik sifatnya 

biotik dan abiotik? Pertanyaan-pertanyaan tersebut 

akan dijawab, dianalisis, dan dielaborasi melalui 

pendekatan Latour dan Bookchin. 

2 METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif-studi pustaka dengan metode kajian 

filsafat kritis, yang bertujuan untuk membongkar 

bias antroposentris yang melekat dalam struktur 

hukum modern dan mengidentifikasi bagaimana 

hukum tidak selalu netral, melainkan merupakan 

produk serta bagian dari relasi kuasa kapitalistik 

dan dominasi manusia atas alam. Sumber data 

penelitian ini mengacu pada karya penting Latour 

dan Bookchin, serta artikel, buku, dan literatur 

lainnya yang relevan dengan pembahasan. Melalui 

pembacaan teoritis terhadap teori aktor-jaringan 

Latour dan ekologi sosial Bookchin, penelitian ini 

menganalisis ulang status hukum lingkungan, 

memperluas pengertian aktor hukum, serta 

merumuskan kerangka reformulasi hukum yang 

mampu mengakomodasi keadilan ekologis 

berbasis jejaring kehidupan dan kesetaraan spesies 

dalam struktur sosial yang lebih adil dan 

berkelanjutan. Hasil penelitian ini menunjukkan 

bahwa pengimplementasian dan perumusan 

pembentukan hukum di Indonesia masih seringkali 

timpang, termasuk kebijakan dalam 

memperlakukan alam – yang menunjukkan masih 

adanya sistem dominasi struktural, di mana 

masyarakat lokal seringkali tidak diikutsertakan 

dalam pengambilan keputusan. Terlebih, asas 

positivisme hukum yang masih seringkali 

dijadikan topeng pelindung bagi tindakan-tindakan 

eksploitatif. Reformulasi hukum hanya mungkin 

terwujud melalui pendekatan desentralistik, 

partisipatif, dan ekologis yang menempatkan 

komunitas lokal dan entitas non-manusia sebagai 

bagian dari sistem keadilan – termasuk 

penggantian aktor dalam sistem jaringan yang 

sifatnya merusak. 

3 HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1 Krisis Hukum dan Lingkungan 

Hukum yang bersifat antroposentrisme telah 

menciptakan ketimpangan ekologis. Berbagai 

fakta menunjukkan usaha ekstraktif telah 

menciptakan krisis lingkungan yang hebat. Praktek 

pertambangan yang dilakukan oleh PT. Freepot 

misalnya, telah menciptakan kerusakan ekologis. 

Perusahaan tersebut setiap harinya telah 

membuang jutaan tailing ke sungai Ajkwa, dan 

melewati dataran-dataran rendah di Papua. 

Akibatnya, lahan-lahan basah yang berada di 

kawasan tersebut tertutupi lumpur tebal yang tidak 

bisa ditanami, belum lagi menjadikan sungai-

sungai tidak berfungsi. Pertambangan Nikel yang 

dilakukan oleh PT. IWIP, PT First Pacific Mining, 

PT Gamping Mining Indonesia dan lainnya di 

Halmahera Tengah, Maluku Utara telah membuat 

sungai-sungai tercemar logam berat. Penelitian 

yang dilakukan oleh Nexus3 Foundation dan 

Universitas Tadulako menyebutkan bahwa Sungai 

Ake Jira telah mengandung merkuri, nikel, 

kromium, dan kadmium. Temuan ini jelas 

menggemparkan dan membuat panik warga 

sekitar, masyarakat Weda pada khususnya yang 

selama ini mengandalkan air Sungai sebagai 

sumber minum. 



Ahmad Fatkhur Rohman, Rofiki, dan Dini Rahmawati. 2026. “Membongkar Antroposentrisme Hukum Indonesia Dalam 

Perspektif Aktor-Jaringan Dan Struktur Sosial Pada Fenomena Krisis Lingkungan”. 

259 

Kemudian, pertambangan Nikel yang 

dilakukan oleh PT. Gag Nikel di Pulau Gag Raja 

Ampat juga mengancam keanekaragaman hayati 

dan pariwisata masyarakat setempat. Yang menjadi 

sorotan adalah bagaimana pemerintah memberikan 

izin konsensi pertambangan kepada PT. Gag Nikel, 

bahkan dari tahun 2017 hingga 2047 (Arif 2025). 

Padahal, dalam UU Nomor 27 Tahun 2007 dengan 

perubahan UU Nomor 1 Tahun 2014 tentang 

Pengelolaan Wilayah Pesisir dan Pulau-pulau kecil 

(PWP3K), sangat jelas bahwa pulau-pulau kecil 

dengan luas kurang dari 2.000 kilometer persegi 

atau sekitar 200.000 hektar tidak boleh ditambang. 

Pulau Gag di Raja Ampat sendiri hanya seluas 

6.500 hektar. Lebih tegas lagi, berdasarkan Pasal 

23 ayat 2 UU PWP3K (Republik Indonesia 2014) 

mengatur bahwa pulau-pulau kecil hanya bisa 

dimaksimalkan sebagai kawasan konservasi, 

pelatihan dan pendidikan, penelitian dan 

sebagainya – dan tidak ada untuk pertambangan. 

Berdasarkan amanah UU tersebut, 

pemerintah sudah jelas melanggar aturan hukum 

yang dibuat sendiri. Namun UU Pertambangan 

Minerba tahun 2009 yang kemudian diperbarui 

pada 2025 dijadikan pedoman pemerintah dalam 

kegiatan pertambangan, sebab dalam UU tersebut 

tidak terdapat klausul khusus yang menyatakan 

pelarangan kegiatan pertambangan di pulau-pulau 

kecil. Bahkan UU Minerba hasil revisi 

menunjukkan adanya pasal yang mengatur tentang 

penghapusan sanksi pidana bagi pejabat yang 

menerbitkan izin tambang bermasalah dan 

pelegalan melakukan tambang di Sungai. Semua 

gambaran tersebut, telah benar-benar 

menunjukkan bahwa regulasi mengarah pada 

tindakan perusakan lingkungan yang tidak 

terkendali. 

Landasan Konstitusional yang mendukung 

reformulasi hukum menuju keadilan ekologis dapat 

ditemukan dibeberapa pasal UUD 1945, yang 

secara implisit menolak dan menentang 

antroposentrisme yang absolut serta mendukung 

prinsip keberlanjutan dan kemakmuran bersama. 

Misalnya, pada Pasal 28H ayat (1) yang menjamin 

hak setiap orang untuk hidup sejahtera baik secara 

lahir dan batin, bertempat tinggal, dan 

mendapatkan lingkungan yang sehat dan layak. Hal 

tersebut menunjukkan bahwa hak atas lingkungan 

hidup yang sehat adalah hak konstitusional – 

dengan demikian reformulasi hukum harus 

berfokus pada perlindungan lingkungan sebagai 

prasyarat untuk terwujudnya hak asasi manusia – 

alih-alih hanya sebagai sumber daya ekonomi. 

Pasal 33 ayat (3) juga menetapkan bahwa bumi, air, 

dan kekayaan alam yang terkandung di dalamnya 

dikuasai oleh negara dan dipergunakan sebesar-

besarnya untuk kemakmuran rakyat. Hal ini 

menunjukkan bahwa peran negara adalah sebagai 

mandatoris yang mengatur dan mengelola sumber 

daya alam untuk kepentingan masyarakat, bukan 

sebagai institusi yang mengeksploitasi-merusak 

untuk kepentingan segelintir golongan. 

Untuk memperkuat kajian dalam hukum 

yang cenderung bersifat antroposentris dan bisa 

direvisi berdasarkan kepentingan kelompok 

tertentu – serta kajian bagaimana seharusnya 

hukum dibentuk, diterapkan secara adil yang 

meliputi keadilan ekologis dan mengakomodasi 

masyarakat-masyarakat yang selama ini terabaikan 

– uraian mendalam dan sitematis akan disampaikan 

pada sub-bab selanjutnya. 

 

3.2 Filsafat Hukum dan Antroposentrisme 

Filsafat Hukum memiliki beberapa sinonim 

di antaranya sebagai legal philosophy, philosophy 

of law, atau rechts filosofie. Terdapat berbagai 

macam pengertian filsafat hukum, ada yang 

mengatakan sebagai sebuah ilmu praktis, filsafat 

teoritis, sampai percabangan dari filsafat etika, dan 

sebagainya (Riyanto 2003). Menurut Mochtar 

Kusumaatmaja, fisafat hukum lebih bisa disebut 

sebagai philosophy of law, dibandingkan legal 

philosophy. Sebab pemaknaan kata “legal” 

merujuk pada produk undang-undang yang resmi 

dan dibakukan. Sedangkan Pengertian hukum 

dalam filsafat hukum tidak demikian, melainkan 

lebih menyoroti bagaimana keterhubungan hukum 

dengan etika dan moralitas di sekelilingnya. Jika 

ditarik pada pengertian sederhana, filsafat hukum 

merupakan cabang filsafat yang mengatur etika 

dalam hubungannya dengan hakikat hukum, juga 

bisa dikatakan sebagai ilmu yang mengkaji hukum 

secara filosofis (Aburaera, Muhadar, and Maskun 

2017). 

Adapun dalam ranah ilmu hukum, filsafat 

hukum menempati posisi yang sangat sentral, 

bahkan disebut oleh Meuwissen sebagai tataran 

teoritikal yang tingkat keabstrakannya pada level 

tertinggi. Dengan demikian, filsafat hukum 

menjadi sarana untuk mengakomodasi hukum 

secara teoritis dan praktis – bagaimana hukum 

dirumuskan berdasarkan logika sistematis dan 

rasional-kritis, dan diproyeksikan secara sadar dan 

etis dalam kehidupan sehari-hari (Aprita and 

Adhitya 2020). Ruang lingkup filsafat hukum 



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2). https://doi.org/10.55448/z4yanf91. 

260 

sendiri meliputi; 1) Persoalan hakikat hukum, 2) 

Tujuan hukum, 3) Mengapa seseorang mentaati 

hukum, 4) persoalan mengapa negara dapat 

menghukum, 5) dan hubungan hukum dengan 

kekuasaan (Aprita and Adhitya 2020). Sejarah 

kemunculannya pun dilandasi oleh perbedaan cara 

pandang manusia, baik disebabkan oleh budaya, 

tradisi, maupun agama. Ketegangan-ketegangan 

yang muncul memicu para ahli pemikir hukum 

untuk merumuskan filsafat hukum. Para ahli 

tersebut mencari dan membongkar sebenarnya apa 

yang ada di balik dan di dalam hukum, dengan 

menyelidiki kaidah-kaidah hukum berdasarkan 

pertimbangan nilai, moral otonom universal, dan 

pandangan untuk merumuskan suatu kondisi 

masyarakat yang terbaik. 

Dalam kajian filsafat hukum, hubungan 

hukum dan moral menjadi pokok pembahasan. 

Dalam sejarah perkembangannya, hukum 

berkembang bersifat alam irrasional, 

menempatkan Tuhan sebagai sumber moral sejati, 

di mana sumber utama hukum berasal dari Tuhan, 

kemudian menuju hukum alam rasional yang 

menempatkan rasio manusia sebagai hakimnya 

berdasarkan moral universal. Kemudian hukum 

berkembang menjadi positivistik sebagai respon 

terhadap dominasi moralitas dalam hukum, tokoh-

tokohnya seperti John Austin dan H.L.A. Hart yang 

menyatakan bahwa validitas hukum berdasarkan 

keabsahan prosedural, bukan pada konten bermoral 

tidaknya (Austin 1832). Austin sendiri 

menegaskan bahwa hakikat hukum terletak pada 

asas “perintah”, yang menunjukkan bahwa hukum 

merupakan sistem yang tetap, logis, dan tertutup – 

yang dibuat oleh penguasa. Kemudian dalam aliran 

ini juga diramaikan oleh Hans Kelsen dengan 

Hukum murni yang menyatakan bahwa hukum 

harus dibebaskan dari segala bentuk pengaruh 

eksternal non-yuridis seperti sosiologi, politik, 

historis, bahkan etis (Kelsen 1967). Selanjutnya 

berkembang aliran Utilitarianisme yang memiliki 

motif hukum, bahwa hukum harus berdasarkan 

pada asas kebermanfaatan yang lebih besar – tokoh 

seperti Jeremy Bentham dan John S. Mill 

mengembangkan aliran ini. 

Dalam perkembangan filsafat hukum 

kontemporer, keterkaitan antara hukum dan 

moralitas tidak lagi dianggap sebagai relasi yang 

terpisah dan otonom, sebagaimana yang ditegaskan 

oleh positivisme hukum klasik. Aliran-aliran 

seperti Critical Legal Studies, hukum sosialis, 

feminisme hukum, dan teori diskursus Habermas 

menyoroti bagaimana struktur hukum secara 

historis telah berperan dalam mempertahankan 

relasi kekuasaan yang tidak berimbang serta 

memperkuat ketidakadilan yang terinstitusi 

(Habermas 1996). Dalam perspektif ini, hukum 

tidak dilihat sebagai instrumen netral, melainkan 

cenderung sebagai ruang politik yang sarat 

kepentingan ideologis. Sehingga, pertimbangan 

moral dalam hukum tidak bersumber dari prinsip-

prinsip abstrak yang bersifat transenden, 

melainkan berdasarkan kondisi lapangan, 

pengalaman sosial, serta resistensi terhadap 

dominasi struktural. Dengan demikian, hukum 

harus senantiasa dinamis (Sukardi and Yonnawati 

2022), mendialogkan antara penggunaan legal 

formal dengan klaim moralitas di kehidupan 

masyarakat yang terus berubah-ubah. 

Hukum yang diperlakukan sebagai produk 

rasional manusia, bertujuan untuk mengatur 

kehidupan sosial manusia – secara logis, 

terstruktur, terukur, dan teinstitusionalisasi. 

Terlebih, sistem hukum yang sifatnya mengikat 

seringkali memiliki celah digunakan sebagai alat 

kendali kekuasaan untuk memenuhi kebutuhan dan 

melindungi kepentingan golongan tertentu – bukan 

hanya dominasinya terhadap masyarakat “kelas 

bawah”, melainkan juga dominasi terhadap alam 

dan lingkungan. Hukum yang demikian bersifat 

antroposentris, bahkan pelakunya layak disebut 

sebagai environmental destroyer gang. 

Antroposentrisme sendiri merujuk pada pengertian 

bahwa manusia ditempatkan pada posisi sentral 

atau pusat dalam alam semesta, sehingga berhak 

menentukan nilai dalam kehidupan (Suryajaya 

2020). Konsep ini bersifat hierarkis, menempatkan 

manusia pada kondisi moral dan nilai yang lebih 

tinggi dibandingkan makhluk hidup lainnya. Hal 

tersebut mendorong pada pandangan bahwa 

manusia adalah subjek yang bebas, sedangkan 

alam dianggap sebagai objek atau sumber daya 

yang dapat dikelola, dieksploitasi, dan dapat 

dimiliki oleh manusia. 

 

3.3 Jaringan-aktor dan Parlemen Benda 

Latour 

Latour menolak pandangan bahwa hanya 

manusia yang memiliki agensi, nilai, dan otoritas. 

Dalam teori jaringan aktor, ia menyatakan bahwa 

non-manusia – baik itu hewan, alam, virus, 

maupun teknologi – memiliki agensi relatif yang 

dapat mempengaruhi jaringan relasi sosial. Oleh 

karena itu, dalam membangun suatu sistem 

kehidupan, perlu dipahami bahwa moralitas bukan 

hanya urusan manusia, tetapi juga muncul dari 

interaksi kompleks antara aktor manusia dan non-

manusia. Paradigma ini menjadi jangkar landasan 

moral untuk menentukan kebijakan-kebijakan 

yang memperhitungkan keseimbangan ekosistem. 



Ahmad Fatkhur Rohman, Rofiki, dan Dini Rahmawati. 2026. “Membongkar Antroposentrisme Hukum Indonesia Dalam 

Perspektif Aktor-Jaringan Dan Struktur Sosial Pada Fenomena Krisis Lingkungan”. 

261 

Latour membangun sebuah relasi yang 

bersifat homogen, dengan menarik pengertian 

antara fakta dan nilai yang bersifat kuno. 

Menurutnya untuk memahami keduannya, perlu 

menguji proposisi yang ada dalam keduanya. Fakta 

sendiri oleh Latour dijelaskan memiliki dua 

prasyarat yang kontradiktif, yakni fakta untuk 

menekankan pentingnya atau tidaknya untuk 

dilakukan diskusi – dan menekankan pentingnya 

untuk tidak berdiskusi. Sedangkan nilai, beroperasi 

untuk menyoroti apakah nilai sifatnya privat dan 

subjektif – atau sebenarnya ada entitas-entitas lain 

yang belum dikondisikian yang menjukkan nilai 

sebagai sesuatu yang universal. Semuanya 

terkandung dalam empat persyaratan, yang jika 

disederhanakan akan mengarahkan pandangan kita 

pada usaha – pertama, kekuasaan yang perlu 

dipertimbangkan dan mengarah pada pertanyaanan 

seberapa besar kemampuan kita. Dan yang kedua, 

kekuasaan untuk mengatur, yang dibangun atas 

pertanyaan dapatkah kita hidup bersama – sebab di 

dalamnya tersusun paradigma hierarki dan institusi 

(Latour 2004). 

Lebih dalam lagi, jaringan aktor Latour 

sebagai paradigma ontologis, tidak beroperasi pada 

wilayah moral atau nilai yang tetap, melainkan 

senantiasa menekankan keterhubungan dinamis 

dan simetris di antara berbagai aktor. Sehingga 

dalam kerangka ini, negosiasi antar aktor 

berlangsung secara terus menerus untuk 

membentuk dunia bersama. Dalam usaha inilah 

Latour berupaya mengumpulkan seluruh proposisi 

yang baru untuk dipertimbangkan dalam rangka 

mengartikulasikan satu dunia bersama yang 

koheren – sebuah jaringan kolektif, bentuk 

ontology relasional (Latour 2005). Untuk 

mengakomodasi seluruh hak aktor atau aktan, 

Bruno Latour mengusulkan pembentukan 

“parlemen benda” dalam wilayah politik sebagai 

upaya menyejajarkan seluruh entitas yang terkait 

dalam memperoleh hak bicara. Sebab dunia yang 

dikatakan modern saat ini, dunia yang menganggap 

ilmu pengetahuan senantiasa bersifat objektif, 

dunia yang menempatkan manusia sebagai 

pengendali moral kehidupan – merupakan 

gambaran mitos modern yang sesungguhnya, 

semuanya adalah klaim modernitas yang memicu 

ketimpangan-ketimpangan di alam semesta 

(Latour 1993). Sebab, ada ruang di mana manusia 

belum dewasa secara epistemik menjalankan 

hukum berdasarkan kepentingan kelompoknya 

berbasis ilmu pengetahuan yang dikatakan 

“objektif atau ilmiah”, sehingga kata “ilmiah” 

hanya menjadi topeng bagi manusia setengah 

matang menjalankan aksinya. 

 

3.4 Ekologi Sosial dan Hukum Pembebasan 

Bookchin 

Murray Bookchin adalah seorang pemikir 

radikal Amerika yang lahir pada 14 Januari 1921 di 

New York City, dari keluarga imigran Yahudi 

Rusia. Perjalanan intelektualnya dimulai ketika 

terjadi kekacauan politik abad ke-20, di mana 

keluargannya juga terdampak membawanya 

kepada keterlibatan gerakan-gerakan kiri (Putra, 

2022:75). Puncak kontribusi intelektual Bookchin 

terletak pada pengembangan teori ekologi sosial, 

sebuah pendekatan yang mengaitkan krisis 

lingkungan dengan struktur sosial yang hirarkis 

dan menindas. Untuk menyelesaikan krisis 

ekologis, tidak cukup hanya dengan reformasi 

teknologis atau moral, melainkan harus dengan 

pembongkaran struktur sosial yang tidak setara 

(Oral, 2023:398). Konsep ini kemudian menjadi 

dasar dari kritiknya terhadap ekologi dalam bentuk 

yang lebih apolitis, seperti deep ecology, yang ia 

nilai cenderung antihumanis dan mistis. 

Salah satu ciri khas dari ekologi sosial 

adalah penekanannya pada hierarki sosial sebagai 

sumber utama dominasi ekologis. Bookchin 

menegaskan bahwa sebelum manusia 

mengeksploitasi alam, terlebih dahulu terjadi 

eksploitasi sesama manusia. Hubungan antara 

majikan dan pekerja, antara laki-laki dan 

perempuan, antara penguasa dan rakyat, 

menciptakan budaya dominasi yang kemudian 

direproduksi dalam hubungan manusia dengan 

alam. Maka dari itu, untuk menyelesaikan krisis 

lingkungan secara fundamental, kita harus 

menghapus semua bentuk hierarki sosial dan 

membangun masyarakat yang egaliter (Bookchin 

2006). Selain ekologi sosial, Bookchin juga 

menggagas konsep munisipalisme libertarian, 

yaitu sistem politik berbasis komunitas lokal 

dengan demokrasi langsung sebagai prinsip utama. 

Ia percaya bahwa transformasi sosial dan ekologis 

harus dimulai dari ruang kota dan komunitas lokal 

yang dikelola secara partisipatif (Shelley, 

2024:240). Arah dari munisipalisme libertarian 

jika diamati lebih dekat akan mengarah pada 

hukum pembebasan, di mana kelompok 

Masyarakat (konteks) diberikan keleluasaan dalam 

merumuskan kebijaksanaannya terhadap alam, 

dalam pengertian mereka diberi peran untuk turut 

andil dalam upaya politis perumusan kebijakan-

kebijakan lingkungan. 

Struktur sosial yang mendominasi atau 

bersifat hierarkis adalah poin utama yang disorot 

Bookchin bagaimana banyak ketimpangan dan 

krisis yang terjadi di alam. Bookchin mengajak 



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2). https://doi.org/10.55448/z4yanf91. 

262 

menengok ke belakang, di kondisi kehidupan non-

hierarkis, misalnya masyarakat primitif – mereka 

tidak mengalami realitas yang manusia modern 

alami melalui filter yang mengkategorikan 

fenomena dalam istilah “superior” dan “inferior” 

atau kelas “atas-bawah”. Kondisi masyarakat 

organik ini bahkan tidak memiliki istilah 

kesetaraan. Dorothy Lee misalnya yang 

menguraikan tentang pikiran “primitive” bahwa 

kesetaraan ada sebagai sifat dasar setiap budaya, 

sebagai hasil dari kondisi struktur budaya 

masyarakat – bukan sebagai prinsip yang harus 

diterapkan. Titik tekannya pada masyarakat 

organik adalah penghormatan mutlak terhadap 

manusia, terhadap semua individu tanpa 

memandang usia dan jenis kelamin (Bookchin 

2024). 

 

3.5 Relevansi Pemikiran Bookchin dan 

Latour dalam Kajian Filsafat Hukum 

Meski tidak secara langsung memasuki 

ranah kajian filsafat hukum, pemikiran Latour dan 

Bookchin bisa menjadi struktur untuk memahami 

dan membentuk basis moralitas dalam – baik 

pengimplementasian hukum maupun upaya 

pembentukan hukum itu sendiri. Krisis ekologi 

yang terjadi saat ini menuntut manusia yang 

memiliki kesadaran penuh di antara makhluk 

lainnya tanpa penegasan subjek-objek maupun 

superior-interior – mengharuskan untuk menyusun 

kembali struktur kehidupan yang menghargai 

seluruh entitas. Praktek eksploitasi alam seperti 

pembukaan lahan kelapa sawit, pertambangan, dan 

sejenisnya telah jelas-jelas mengganggu 

keseimbangan alam. Terlebih dalam praktek 

pengelolaan usaha ekstraktif tersebut seringkali 

menggunakan jargon untuk kepentingan nasional, 

padahal masyarakat lokal-lah yang paling 

dirugikan. Hukum yang berlaku hari ini cukup 

jelas, bahwa segala bentuk pengelolaan 

pertambangan yang mendapatkan perizinan atau 

“legal” telah dilindungi oleh negara. Fenomena 

tersebut sah secara hukum, meskipun secara moral 

problematis yang memperlihatkan ketimpangan 

dan kerusakan yang dialami oleh masyarakat lokal 

maupun alam, sebab hukum yang demikian bersifat 

positivisme (Giyono 2020; Dewi 2019; Hermanto 

2016). Sehingga, kajian moral sebagai pemandu 

hukum selalu menarik perhatian. Pendekatan 

Bookchin dan Latour ini mencoba mendobrak 

bangunan hukum yang saat ini berlaku, khususnya 

di Indonesia perihal usaha ekstraktif yang menjadi 

penyebab krisis lingkungan. 

Sebagai kajian awal, pendekatan Latour 

tentang jaringan aktor bisa menjadi wadah untuk 

memetakan bagaimana seharusnya hukum 

terbentuk. Dalam hal ini, banyak aktor yang terjalin 

dalam hubungan aktan, menunjukkan selain 

manusia juga terdapat entitas lain baik yang biotik 

maupun abiotik (Latour 2005). Semua entitas 

tersebut bagi Latour harus dimasukkan pada suatu 

sistem politik yang setara, semua memiliki hak. 

Namun, daripada jauh membahas konsep yang 

sangat abstrak terkait entitas non-manusia – kita 

bisa memulai pada konteks aktor manusia. Bahwa, 

pembuat kebijakan adalah mereka yang memiliki 

kewenangan legal untuk merumuskan kebijakan 

publik, meliputi lembaga legislatif, eksekutif, 

maupun yudikatif serta badan administratif 

(Muadi, MH, and Sofwani 2016). Namun dalam 

konteks pengelolaan tambang, pemerintah pusat 

melalui Menteri ESDM menjadi aktor utama yang 

memiliki kewenangan sebagai perumus kebijakan, 

juga melibatkan DPR, LSM, maupun warga 

negara. 

Namun, aktor lain seperti keterlibatan 

masyarakat seringkali ditempatkan di tepian 

harapan, tidak diikutsertakan dalam dialog untuk 

merumuskan pembentukan kebijakan. Bahkan 

tidak jarang mulut mereka dibeli dengan uang 

untuk suksesi pertambangan. Kehidupan harus 

dijahit dengan dialog-dialog yang terbuka, 

membukakan ruang selebar-lebarnya bagi semua 

aktor untuk terlibat – dalam porsinya – atau kata 

Latour melalui konsep Gaia, menjelaskan sebuah 

sistem yang mandiri untuk mengatur kehidupannya 

sendiri, bahwa tanpa dikelola manusia pun, alam 

bisa berkembang secara mandiri dengan sempurna, 

sebuah penegasan penghapusan damarkasi dualism 

alam dan manusia (Robet and Rozak 2023). 

Begitupun juga dengan hukum, perumusannya 

harus melibatkan aktor-aktor yang terlibat di 

lapangan, sehingga produknya benar-benar 

rasional mengacu pada kepentingan maupun 

kebutuhan secara luas – bukan hukum yang 

tertutup dan menghardik kelas-kelas bawah. 

Pendekatan Latour jika dipahami dengan benar, 

juga bisa menjadi instrumen untuk membentuk 

kesadaran moral ekologis dalam hukum. 

Jika Latour beroperasi pada wilayah 

jaringan-aktor untuk membubuhkan kesadaran 

ekologis bersama, Bookchin justeru berangkat 

melalui pernyataan bahwa “krisis ekologi, 

merupakan krisis struktur sosial” – dengan begitu, 

usaha memperbaiki lingkungan harus dimulai 

dengan memperbaiki struktur sosial masyarakat. 

Bookchin menegaskan bahwa krisis lingkungan 

adalah hasil dari struktur masyarakat yang 

dominatif dan hierarkis. Struktur demikian yang 

melegitimasi mental menjajah dan menjarah. 



Ahmad Fatkhur Rohman, Rofiki, dan Dini Rahmawati. 2026. “Membongkar Antroposentrisme Hukum Indonesia Dalam 

Perspektif Aktor-Jaringan Dan Struktur Sosial Pada Fenomena Krisis Lingkungan”. 

263 

Dalam konteks pembentukan hukum, otoritas 

tertinggi sudah jelas adalah pemerintah pusat, 

DPR, dan semua lembaga yang berada dalam 

naungan pemerintahan. Masyarakat adalah kelas 

bawah yang usulannya seringkali tidak didengar, 

sekalipun didengar tetapi tidak dipertimbangkan. 

Struktur demikian yang menjadi hukum menjadi 

tertutup – politik telah benar-benar membawa 

keberkahan bagi mereka yang berada dalam 

struktur atas. Oleh sebab itu juga, Bookchin 

menginginkan partisipasi komunitas masyarakat 

yang organik – yang idealis, progresif dalam 

membongkar kemapanan-kemapanan struktur 

sosial yang terpusat dengan membangun 

komunitas rakyat lokal (Bee 2018). 

Partisipasi komunitas lokal yang ditawarkan 

Bookchin dan Latour dalam proses pengambilan 

keputusan hukum dan kebijakan sebenarnya juga 

sudah sejalan dengan prinsip Ius Soli dalam 

Putusan Mahkamah Konstitusi (MK) Nomor 

35/PUU-X/2012 tentang perihal mengakui hak 

masyarakat adat atas Hutan Adat. Pengakuan 

tersebut merupakan sebuah bentuk penolakan 

terhadap sentralitas hukum yang dominatif dan 

pengakuan terhadap aktor manusia yang 

terpinggirkan sebagai actan yang memiliki 

pengaruh pengaruh penting dalam jejaring 

ekologis. 

Hukum lingkungan saat ini banyak dikelola 

secara sentralistik oleh negara, dan sering menjadi 

alat kompromi politik dan ekonomi untuk 

kepentingan personal dan golongan. Bookchin 

mengusulkan demokrasi langsung berbasis 

komunitas lokal (munisipalisme libertarian) 

sebagai tempat perumusan hukum yang lebih 

responsif terhadap kondisi ekologis setempat 

(Nasution and Lubis 2024). Dalam kerangka ini, 

masyarakat tidak sekadar objek hukum, tapi subjek 

aktif dalam pembentukan norma ekologis. Untuk 

itu, sistem hukum yang ada saat ini harus di 

reformulasi, ditata ulang. Hukum harus 

mengakomodasi keadilan setinggi-tingginya, 

diterapkan secara tegas dan transparan – sebab 

seluruh masyarakat perlu mengetahui sebenarnya 

apa yang terjadi dengan sistem hukum di 

Indonesia, bagaimana aturan bisa dipesan oleh 

yang bekepentingan dan berkuasa. Biarkan 

masyarakat ikut belajar dan menilai secara kritis 

dan mengambil sikap. 

 

3.6 Reformulasi Hukum: Mengakomodasi 

Keadilan Ekologis 

Krisis lingkungan dewasa ini tidak hanya 

menghadirkan ancaman ekologis, tetapi juga 

membuka kecacatan dalam sistem hukum modern 

yang telah lama dihormati sebagai pilar keadilan. 

Di balik semboyan netralitas dan rasionalitasnya, 

hukum modern menyimpan bias antroposentris 

yang mendalam. Ia dibentuk dalam bingkai sejarah 

yang memisahkan manusia dari alam, membangun 

hirarki di mana hanya manusia yang diakui sebagai 

subjek hukum – sementara hutan, tanah, air, udara, 

dan seluruh makhluk hidup lainnya direduksi 

menjadi objek, sumber daya, atau asset (Putra, 

2020). Paradigma ini tidak lahir dari ruang hampa, 

tetapi merupakan produk dari proyek modernitas 

Barat yang menempatkan manusia sebagai pusat 

semesta dan menjadikan alam sebagai entitas yang 

bisa dimiliki, dikendalikan, atau ditaklukkan. 

Paradigma dikotomi di Indonesia sendiri semakin 

menguat ketika bangsa Barat menjajah Indonesia 

(Wira, Muda, & Khairul, 2018).  

Paradigma ini memiliki konsekuensi yang 

nyata. Undang-Undang dan peraturan yang ada 

seringkali mengakomodasi dan cenderung 

berpihak kepada kepentingan ekonomi dan 

korporasi ketimbang pada upaya keberlanjutan 

ekologis. Hal ini tercermin dari pelbagai fenomena 

yang bisa diamati bersama, bagaimana hutan 

dilenyapkan oleh izin konsensi yang sah menurut 

hukum, bahkan pemberian Wilayah Izin Usaha 

Pertambangan (WIUP) kepada badan usaha kecil, 

menengah, dan organisasi kemasyarakatan 

keagamaan berdasarkan skema prioritas. 

Persetujuan DPR akan Rancangan Undang-

Undang perubahan keempat atas Undang-Undang 

Nomor 4 Tahun 2009 tentang Pertambangan 

Mineral dan Batu Bara atau disebut sebagai RUU 

Minerba telah menunjukkan adanya upaya 

pengabaian pemerintah terhadap perlindungan 

lingkungan, termasuk hak masyarakat (Pitaloka 

2025). Jika demikian, hukum tidak hanya gagal 

melindungi ekosistem, tetapi juga menjadi bagian 

dari masalah itu sendiri. 

Di sinilah pentingnya gagasan keadilan 

ekologis sebagai arah baru dalam mereformulasi 

hukum. Keadilan ekologis tidak hanya berbicara 

tentang distribusi sumber daya secara adil antar 

manusia, tetapi juga menuntut pengakuan terhadap 

nilai dan hak entitas non-manusia (Pambudhi and 

Ramadayanti 2021). Ia menuntut pergeseran dari 

paradigma antroposentris ke paradigma 

keseimbangan alam – yang melihat semua 

makhluk hidup sebagai bagian dari jejaring 

kehidupan yang setara dan saling bergantung 

(Ngahu, 2020). Reformulasi hukum harus bergerak 

menuju kerangka yang tidak hanya melibatkan 

manusia sebagai subjek hukum, melainkan juga 

memberikan tempat bagi ekosistem, spesies lain, 

dan unsur-unsur alam sebagai aktor yang sah dalam 



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2). https://doi.org/10.55448/z4yanf91. 

264 

sistem keadilan. Dalam konteks ini, pendekatan 

teori aktor-jaringan dari Bruno Latour sangat 

relevan, menegaskan bahwa alam bukan hanya 

latar belakang dari aktivitas manusia, tetapi adalah 

bagian dari jaringan aktor yang membentuk realitas 

sosial dan politik secara aktif (Latour 2005). 

Namun terdapat tantangan dalam melakukan 

reformulasi hukum sebagai sarana 

pengakomodasian keadilan ekologis. Struktur 

sosial yang timpang menjadi masalah nyata 

bagaimana hukum dibuat dan dijalankan. Hukum 

yang benar-benar berpihak pada lingkungan 

mensyaratkan juga pembongkaran terhadap 

struktur kapitalisme global yang menempatkan 

alam sebagai objek eksploitasi. Lebih dari itu, 

sistem hukum yang bersifat legal-formal juga 

memperburuk wajah sistem hukum, di mana tidak 

sedikit para hakim terjebak pada logika 

positivistik, yang menekankan ketaatan pada teks, 

sifatnya mandatory dan mengabaikan substansi 

keadilan bagi kemanusiaan (Sudiyana and Suswoto 

2018). Dalam banyak kasus, kerusakan ekologis 

juga terjadi karena sistem politik yang tidak sehat 

yang digunakan untuk melegalkan kepentingan 

modal atas nama pembangunan, dan seringkali 

hukum tidak cukup berani untuk ditegakkan atau 

bahkan menjadi bagian dari instrumen politik. Oleh 

sebab itu, reformulasi hukum juga harus bersifat 

struktural dan emansipatoris – membebaskan 

hukum dari cengkeraman logika pasar dan 

membuka ruang bagi suara-suara yang selama ini 

dibungkam, seperti komunitas adat, masyarakat 

yang terdampak jangka panjang, serta tentu saja – 

alam itu sendiri. 

Dengan demikian, ketika berbicara tentang 

reformulasi hukum untuk keadilan ekologis, yang 

dimaksud bukanlah revisi teknis terhadap 

perangkat normatif, melainkan proyek 

transformasi paradigma hukum itu sendiri. Sebuah 

pembalikan cara pandang, dari hukum yang 

mengatur objek alam, menjadi hukum yang hidup 

dalam dan bersama jaringan ekologis. Hukum 

sebagai alat perekayasa sosial untuk kepentingan 

masyarakat, bukan alat di tangan elite. Hukum 

harus menuju jalan keadilan, bukan hanya jalan 

bagi para pemangku kepentingan-kekuasaan. 

Hukum masa depan harus memungkinkan bumi 

“berbicara”, bukan sekadar diwakili – hukum masa 

depan harus berpijak pada kesadaran bahwa 

keberlanjutan hidup tidak mungkin dicapai tanpa 

keadilan ekologis sebagai fondasinya 

. 

4 PENUTUP 

Hukum modern telah menjelma menjadi 

instrumen dominasi manusia atas alam, 

melanggengkan relasi hierarkis yang merusak 

tatanan ekologis. Dalam terang pemikiran Murray 

Bookchin dan Bruno Latour, hukum harus 

direkonstruksi menjadi medium emansipasi, bukan 

sekadar mekanisme legal formal yang netral. 

Bookchin menekankan pentingnya membongkar 

struktur sosial yang menindas, sementara Latour 

mendorong pemaksimalan peran aktor dalam 

parlemen, dalam hal ini adalah masyarakat, aktor 

yang seringkali dilupakan dalam perumusan 

kebijakan. Keduanya mengajukan visi hukum 

ekologis yang partisipatif dan inklusif. Oleh karena 

itu, membebaskan hukum dari belenggu 

antroposentrisme berarti membebaskan kehidupan 

itu sendiri dari struktur kuasa yang timpang. 

Hukum mesti membuka diri sebagai ruang 

dialektis yang merangkul manusia dan alam dalam 

jaringan eksistensi yang saling menopang. Ini 

menjadi tugas etik-politik di era kontemporer saat 

ini, yakni menulis ulang hukum dalam bahasa 

keadilan ekologis, keberlanjutan hidup, dan 

kelengkapan moral. Termasuk rekomendasi 

pengeleminasian bagi aktor yang merusak dalam 

sistem hukum yang diproyeksikan untuk keadilan 

ekologis. 

DAFTAR PUSTAKA 

A Wira, Puspita, Siraturrahman R Muda, and Rijal 

M Khairul. 2018. “Problematika dan Solusi 

Dikotomi Ilmu di Indonesia.” Tarbiyah Wa 

Ta’lim : Jurnal Penelitian Pendidikan & 

Pembelajaran 5 (2). 
Aburaera, Sukarno, Muhadar, and Maskun. 2017. 

Filsafat Hukum Teori Praktik. Cet. 5. Jakarta: 

Kencana. 

Aprita, Serlika, and Rio Adhitya. 2020. Filsafat 

Hukum. Edited by Shara Nurachma. Cet. 1. 

Depok: Rajawali Pers. 

Arif, Ahmad. 2025. “Raja Ampat dan Petaka 

Lingkungan di Pulau-Pulau Kecil yang 

Ditambang.” Kompas.Id. June 9, 2025. 

https://www.kompas.id/artikel/raja-ampat-

dan-petaka-lingkungan-di-pulau-pulau-kecil-

yang-ditambang. 

Austin, John. 1832. The Province of Jurisprudence 

Determined. London: University of London. 

Bee, Tizz. 2018. “Why Libertarian Municipalism 

Is More Needed Today than Ever Before.” 

Uneven Earth. November 25, 2018. 

https://unevenearth.org/2018/11/why-



Ahmad Fatkhur Rohman, Rofiki, dan Dini Rahmawati. 2026. “Membongkar Antroposentrisme Hukum Indonesia Dalam 

Perspektif Aktor-Jaringan Dan Struktur Sosial Pada Fenomena Krisis Lingkungan”. 

265 

libertarian-municipalism-is-more-needed-

today-than-ever-before/. 

Bookchin, Murray. 2006. Social Ecology and 

Communalisme. Oakland: AK Press. 

———. 2024. Toward an Ecological Society. 

Edited by Debbie Bookchin. 2nd ed. 

California: AK Press. 

Dewi, Aida. 2019. “Injustice Positivisme 

Perspektif Moral dan Etika Dalam Sistem 

Penegakan Hukum Pidana Di Indonesia.” 

Legal Standing : Jurnal Ilmu Hukum 3 (1). 

https://doi.org/10.24269/ls.v3i1.1664. 

Giyono, Urip. 2020. “Kajian Kritis Hubungan 

Hukum dan Moral dalam Paradigma 

Positivisme Hukum.” Jurnal Yustitia 21 (2). 

https://doi.org/10.53712/yustitia.v21i2.992. 

Habermas, Jürgen. 1996. Between Facts and 

Norms Contributions to a Discourse Theory 

of Law and Democracy. Maiden: Polity Press. 

Haryadi, Dwi, Darwance Darwance, and Putra 

Pratama Saputra. 2020. “Antroposentrisme 

dan Budaya Hukum Lingkungan (Studi 

Eksploitasi Timah di Belitung Timur).” 

PROGRESIF: Jurnal Hukum 14 (1). 

https://doi.org/10.33019/progresif.v14i1.177

7. 

Herlina, Nina. 2017. “Permasalahan Lingkungan 

Hidup dan Penegakan Hukum Lingkungan di 

Indonesia.” Jurnal Ilmiah Galuh Justisi 3 (2). 

https://doi.org/10.25157/jigj.v3i2.93. 

Hermanto, Bambang Asep. 2016. “Ajaran 

Positivisme Hukum di Indonesia: Kritik dan 

Alternatif Solusinya.” Jurnal Hukum dan 

Bisnis (Selisik) 2 (2). 

Iryanti, Dian. 2025. “Krisis Lingkungan 2025: 4 

Catatan WALHI yang Harus Diketahui.” 

Indonesia Environment and Energy Center 

(IEC). May 12, 2025. 

Kelsen, Hans. 1967. Pure Theory of Law. 

Translated by Max Knight. 2nd ed. Los 

Angeles: University of California Press. 

Latour, Bruno. 1993. We Have Never Been 

Modern. Cambridge: Harvard University 

Press. 

———. 2004. Politics Of Nature. Cambridge: 

Harvard University Press. 

———. 2005. Reassembling the Social: An 

Introduction to Actor Network Theory. 

Oxford: Oxford University Press. 

Muadi, Sholih, Ismail MH, and Ahmad Sofwani. 

2016. “Konsep dan Kajian Teori Perumusan 

Kebijakan Publik.” JRP (Jurnal Review 

Politik) 6 (2): 195–224. 

https://doi.org/10.15642/jrp.2016.6.2.195-

224. 

Nasution, Faiz Albar, and Ahmad Sayyidulhaq 

Arrobbani Lubis. 2024. “Demokrasi 

Langsung Munisipalisme Libertarian sebagai 

Substansi Gerakan Agraria.” Jurnal Kajian 

Agraria Dan Kedaulatan Pangan (JKAKP) 3 

(1): 9–16. 

https://doi.org/10.32734/jkakp.v3i1.15310. 

Nisa, Anika Ni’matun, and Suharno Suharno. 

2020. “Penegakan Hukum Terhadap 

Permasalahan Lingkungan Hidup untuk 

Mewujudkan Pembangunan Berkelanjutan.” 

Jurnal Bina Mulia Hukum 4 (2). 

https://doi.org/10.23920/jbmh.v4i2.337. 

Oral, Emin. 2023. “Murray Bookchin’s 

Understanding of Social Ecology.” 

Beytulhikme An International Journal of 

Philosophy 13 (13:3): 391–414. 

https://doi.org/10.29228/beytulhikme.66197. 

Pambudhi, Hario Danang, and Ega Ramadayanti. 

2021. “Menilai Kembali Politik Hukum 

Perlindungan Lingkungan dalam UU Cipta 

Kerja untuk Mendukung Keberlanjutan 

Ekologis.” Jurnal Hukum Lingkungan 

Indonesia 7 (2). 

https://doi.org/10.38011/jhli.v7i2.313. 

Pitaloka, Putri Safira. 2025. “RUU Minerba 

Disetujui, Apa Urgensinya?” Tempo.Co. 

January 28, 2025. 

Putra, I Wayan Sunampan. 2020. “Etika 

Lingkungan Dalam Upacara Tumpek Wariga 

Pada Mas-Yarakat Bali.” ŚRUTI: Jurnal 

Agama Hindu 01. 

Putra, Moch. Rizky Pratama. 2022. “Murray 

Bookchin; Dari Bolshevik Ke Marxis 

Otonomis.” The Sociology of Islam 5 (1): 69–

94. https://doi.org/10.15642/jsi.2022.5.1.69-

94. 

Republik Indonesia. 2014. UU Nomor 01 Tahun 

2014 Tentang Pengelolaan Wilayah Pesisir 

dan Pulau-Pulau Kecil. Undang-Undang 

Republik Indonesia. Indonesia. 

Riyanto, Astim. 2003. Filsafat Hukum. Bandung: 

Yapemdo. 

Robet, Robertus, and U Abdul Rozak. 2023. 

“Konstruktivisme Bruno Latour dan 

Implikasinya Terhadap Ide Keagenan 

Sosiologi.” Masyarakat: Jurnal Sosiologi 28 

(2). https://doi.org/10.7454/mjs.v28i2.13565. 

Shelley, Cain. 2024. “Murray Bookchin and the 

Value of Democratic Municipalism.” 

European Journal of Political Theory 23 (2): 

224–45. 

https://doi.org/10.1177/14748851221128248 



Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains 6 (2). https://doi.org/10.55448/z4yanf91. 

266 

Silva S.Thesalonika Ngahu. 2020. “Mendamaikan 

Manusia dengan Alam: Kajian Ekoteologi.” 

Jurnal Teologi Kristen Volume 2. 

Sudiyana, Sudiyana, and Suswoto Suswoto. 2018. 

“Kajian Kritis Terhadap Teori Positivisme 

Hukum dalam Mencari Keadilan Substantif.” 

QISTIE 11 (1). 

https://doi.org/10.31942/jqi.v11i1.2225. 

Sukardi, Dina Haryati, and Yonnawati Yonnawati. 

2022. “Peranan Filsafat Hukum dalam 

Pembaharuan Hukum Perdata Formil dan 

Materil.” Justicia Sains: Jurnal Ilmu Hukum 

7 (2). https://doi.org/10.24967/jcs.v7i2.1964. 

Sulistya, Ananda Ridho. 2025. “5 Kasus 

Kerusakan Lingkungan Karena Aktivitas 

Pertambangan.” Jakarta. 

Suryajaya, Martin. 2020. “Antroposentrisme Dan 

Krisis Lingkungan Hidup.” 

Martinsuryajaya.Com. 2020. 

Toon, Adam. 2025. “We Have Never Been 

Cartesian.” Synthese 205 (3): 109. 

https://doi.org/10.1007/s11229-024-04891-7. 

  


